JOURNAL OF

| Eastern
1 African
- Studies

i Estarn Africa

Journal of Eastern African Studies

ISSN: 1753-1055 (Print) 1753-1063 (Online) Journal homepage: www.tandfonline.com/journals/rjea20

£} Routledge

g

Taylor &Francis Group

Les heurs et malheurs du mariage femme-femme
en pays kikuyu, Kenya

Yvan Droz

To cite this article: Yvan Droz (25 Jan 2026): Les heurs et malheurs du mariage
femme-femme en pays kikuyu, Kenya, Journal of Eastern African Studies, DOI:
10.1080/17531055.2025.2610843

To link to this article: https://doi.org/10.1080/17531055.2025.2610843

8 © 2026 The Author(s). Published by Informa
UK Limited, trading as Taylor & Francis
Group

ﬁ Published online: 25 Jan 2026.

N\
[:J/ Submit your article to this journal &

A
& View related articles &'

View Crossmark data &'

CrossMark

Full Terms & Conditions of access and use can be found at
https://www.tandfonline.com/action/journalinformation?journalCode=rjea20


https://www.tandfonline.com/journals/rjea20?src=pdf
https://www.tandfonline.com/action/showCitFormats?doi=10.1080/17531055.2025.2610843
https://doi.org/10.1080/17531055.2025.2610843
https://www.tandfonline.com/action/authorSubmission?journalCode=rjea20&show=instructions&src=pdf
https://www.tandfonline.com/action/authorSubmission?journalCode=rjea20&show=instructions&src=pdf
https://www.tandfonline.com/doi/mlt/10.1080/17531055.2025.2610843?src=pdf
https://www.tandfonline.com/doi/mlt/10.1080/17531055.2025.2610843?src=pdf
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1080/17531055.2025.2610843&domain=pdf&date_stamp=25%20Jan%202026
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1080/17531055.2025.2610843&domain=pdf&date_stamp=25%20Jan%202026
https://www.tandfonline.com/action/journalInformation?journalCode=rjea20

3
JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES g Routledge
https://doi.org/10.1080/17531055.2025.2610843 & W Taylor &Francis Group

a OPEN ACCESS M) Check for updates

Les heurs et malheurs du mariage femme-femme en pays
kikuyu, Kenya

Yvan Droz

Anthropologie et Sociologie, Institut de hautes études internationales et du développement, Genéve, Suisse

ABSTRAIT ARTICLE HISTORY

A partir de I'exemple kikuyu et en nous inspirant des cas de Received 16 October 2025
I'Afrique de I'Est, voire australe, nous présentons un regard Accepted 17 December 2025

synthétique sur le mariage femme-femme, ainsi que sur son

expression actuelle au Kenya central, ou il se pratique toujours, Marri .
R . . oo arriage femme-femme;
bien que de fagon restreinte aujourd’hui. Nous proposons une Kikuyu: Kenya; patrilignage;
perspective d'anthropologie historique en présentant les transmission

transformations qu’a subi ce type d'union, avant d‘analyser les

données issues d'entretiens que nous avons conduits entre 2019

et 2023 dans les environs de Nairobi et en Province Centrale

(Nyeri et Murang’a). Nous nous fondons sur les quelques

recherches conduites sur cette pratique en Afrique de I'Est ou

I'accomplissement personnel passe toujours par le mariage et la

procréation — si possible de garcons. Paradoxalement, le mariage

femme-femme renforce une représentation patrimoniale et

inégalitaire des relations homme-femme. Cette union souligne la

fragilité de la position des veuves ou des femmes sans enfants au

sein du lignage de leur époux, puisqu'elle leur garantit une

certaine stabilité dés la naissance d'un garcon. En outre, les

femmes qui y recourent adherent a I'idéologie kikuyu qui accorde

au stock de noms du lignage et a leur reproduction, ainsi qu‘a la

transmission de la terre du lignage une importance symbolique

capitale.

KEYWORDS

Flexibility, heterogeneity, and ambiguity appear as guiding principles in explaining such
marriages, rather than being governed by somewhat rigid social rules, as the literature so
often implies."

Curiosité anthropologique au parfum d’exotisme d’une Afrique mystérieuse, le
mariage femme-femme n’a paradoxalement que peu suscité I'intérét des anthropologues
en dépit de sa description dans les travaux des premiers chercheurs.” Or, les anthropo-
logues n’ont pas attaché I'importance qu’elle mérite a cette fagon originale de contourner
I'absence de descendance - en particulier masculine -, et nous ne disposons que de peu
d’informations sur les détails de sa pratique. A partir de I'exemple kikuyu et en nous
inspirant des cas de I’Afrique de IEst, voire australe, nous proposons un regard

CONTACT Yvan Droz @ yvan.droz@graduateinstitute.ch @ Anthropologie et Sociologie, Institut de hautes études
internationales et du développement, Chemin Eugéne-Rigot 2 (P1-513), Case postale 1672, Genéve 1 1211, Suisse

© 2026 The Author(s). Published by Informa UK Limited, trading as Taylor & Francis Group

This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (http://creativecommons.org/
licenses/by/4.0/), which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly
cited. The terms on which this article has been published allow the posting of the Accepted Manuscript in a repository by the
author(s) or with their consent.


http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1080/17531055.2025.2610843&domain=pdf&date_stamp=2026-01-23
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:yvan.droz@graduateinstitute.ch
http://www.tandfonline.com

2 & Y.DROZ

synthétique sur le mariage femme-femme, ainsi que sur son expression actuelle au Kenya
central, ou il se pratique toujours, bien que de fagon restreinte aujourd’hui. Nous étu-
dions ici le mariage femme-femme en pays kikuyu et offrons une perspective d’anthro-
pologie historique en présentant les transformations qu’a subi ce type d’'union, avant
d’analyser les données issues d’entretiens que nous avons conduits entre 2019 et 2023
dans les environs de Nairobi et en Province Centrale (Nyeri et Murang’a). Nous nous
fondons sur les quelques recherches conduites sur cette pratique en Afrique de I'Est
ol 'accomplissement personnel passe toujours par le mariage et la procréation - si poss-
ible de garcons.

Au-dela de cet aspect ethnographique, nous dissipons une équivoque, celle qui associe
cette forme d’union avec des pratiques lesbiennes. En effet, rien dans nos entretiens ne
laisse entendre que ce mariage aurait dissimulé des relations sexuelles entre deux
femmes. Au contraire, méme si une affection réelle apparait parfois entre les deux con-
jointes, ce mariage se conclut pour maintenir la continuité d’un lignage patrimonial, que
ce soit la transmission symbolique des noms ou plus matérielle de la terre. Cela souligne
I'importance de mettre au monde des fils, afin qu’ils puissent hériter de la terre du lignage
et porter ses noms. La présence de fils garantit également I'appartenance des meéres au
lignage de I'époux, lorsqu’il est présent ou au lignage du peére de la femme-époux. Para-
doxalement, cette union entre deux femmes renforce 'idéologie patriarcale qui prévaut
dans la société kikuyu et plus généralement des sociétés bantoues.

Au-dela de l'intérét purement ethnographique du mariage femme-femme, celui-ci
permet de souligner I'importance du genre qui parait parfois fluctuer dans les relations
au sein de ce type de mariage, alors que la division sexuelle des taches assigne des pos-
itions masculine ou féminine a chacune des épouses. En outre, le géniteur joue bien
une fonction ‘biologique’, mais n’occupe en aucun cas un genre de ‘pére’. Cette union
pose également la question des générations biologiques lorsque, comme nous le
verrons, les termes d’appellation brouillent la distinction générationnelle. Ainsi, la
femme-époux est quelquefois considérée comme la grand-mere des enfants de sa
femme-épouse, ce que confirme souvent la dation des noms.

Certes, nous ne nous trouvons pas dans un ‘présent ethnographique’ immuable et les
transformations des pratiques d’héritage et 1égales affaiblissent aujourd’hui 'importance
patrimoniale de cette union entre deux femmes. D’une part, le cadre juridique kenyan
insiste sur I'égalité de I’héritage entre les fils et les filles, d’autre part, au vu de 'augmenta-
tion du nombre de méres célibataires et des divorces, les péres ont toujours plus tendance
a garantir la possession d’un lopin de terre a leurs filles, parfois au grand dam de leurs fils.
Il convient maintenant de nous pencher sur l'histoire de cette union singuliére, avant
d’en présenter le contexte légal.

Evans-Pritchard - sans doute surpris de rencontrer ce type d’union qu’il compare au
‘mariage fantdme’ (ghost-marriage) — 'évoque dans son article sur le mariage chez les
Nuers du Sud-Soudan en soulignant : “These vicarious marriages by women or on
behalf of women are very rare and of little social importance. [...] On the other hand
ghost-marriages in which a man takes a wife to the name of a dead kinsman are so
common that several cases can be recorded in even the smallest village.”” Melville Hers-
kovits le mentionne au début des années 1930 dans ses travaux sur le Dahomey d’alors et
il précise : ‘It occurs but rarely among commoners, but is frequent in upper class families,
particularly among royalty, with girls of commoner or slave status figuring most often as



JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES . 3

the female mates.* et affirme que ce type d’union créait des matrilignages.” Louis Leakey
le détaille pour les Kikuyus du Kenya précolonial dans sa somme ethnographique publiée
en 1977, mais dont la rédaction date du début des années 1930.°

Il semble qu’en dépit des propos prudents d’Evans-Prichard (il reconnait par ailleurs
qu’il n’en sait pas grand-chose), ce type de mariage pouvait représenter jusqu’a un tiers
des unions dans certaines situations spécifiques. Ainsi, Krige nous apprend qu’en Afrique
du Sud: T have found its highest incidence outside the royal capital [of Lovedu People]
itself to be only 5 per cent of the total number of married women in the community. In
the capital, where there is 75 married women in a population of 312 the proportion of
woman-marriage was 37 per cent.” Il semble pourtant que les Lovedu de la capitale
royale présentent un tres haut taux de mariage femme-femme au regard des rares
chiffres dont nous disposons. En général, il se situe plutot entre 1 et 3%® des mariages
dans la quarantaine de sociétés qui le connaissent en Afrique, dont une dizaine au
Kenya.’

I est de coutume de distinguer, outre le ‘mariage fantdéme’ (ghost-marriage), deux
types de mariages femme-femme.'® En premier lieu, un mariage ot la femme-époux
‘remplace’ son époux ou son fils décédé - le vicarious marriage des Nuers — pour perpé-
tuer le lignage de son époux et assurer la sécurité fonciére des terres dont elle dispose. En
effet, les hommes du lignage craignent souvent que la veuve se remarie et ‘vole’ les terres
du lignage en les donnant a son nouvel époux. Ils tentent de la déposséder et un mariage
femme-femme lui permet donc de pallier ce danger. En second lieu, un mariage femme-
femme ‘autonome’ ot des femmes riches paient la compensation matrimoniale (bride-
wealth) pour épouser une femme qui leur donnera des enfants, leur offrant ainsi le
statut social d’'une femme accomplie, puisque dans de nombreuses sociétés africaines,
laccomplissement personnel féminin - et masculin - passe obligatoirement par le
mariage et la maternité ou la paternité. Une fois ces étapes franchies, la femme-époux
peut — enfin — continuer son chemin vers un statut respecté et reconnu inscrit dans les
moralités locales. Ce dernier type de mariage femme-femme a principalement lieu
chez des femmes occupant des positions politiques importantes (Afrique australe), a la
téte d’une entreprise commerciale florissante (Nigeria et Bénin) ou agissant comme devi-
neresse ou thérapeute traditionnelle.""

Anthropologie historique du Mariage Femme-Femme parmi les Kikuyus

Dans les deux seules pages dédiées au mariage femme-femme sur les 1340 que compte sa
somme sur les Kikuyus, Louis Leakey nous apprend qu’avant les années 1930 :12

Sometimes a man who had no living brother, half-brother, or son died leaving everything to
his widow or widows, rather than to a male cousin, as would normally have been the case. If
all of these widows were still of childbearing age they might all take lovers with a view to
bearing sons who would inherit the property and keep the family name alive. If one
among them was past childbearing herself, she had the right, and was indeed actually
expected, to marry a wife herself, in order that her wife might bear sons, thus preserving
the family name and keeping the family property intact. All children born to the wife of
a widow then became the children of the widow’s deceased husband’s family and clan.'?

Il semble donc que ce type de mariage n’avait rien d’exceptionnel et était méme prescrit
pour les veuves sans garcons pour maintenir la terre du défunt au sein de son lignage et



4 Y. DROZ

préserver le stock de noms personnels supposés assurer une forme d’immortalité aux
membres du lignage.'*

En effet, I'éthos de 'homme accompli kikuyu exigeait d’engendrer des descendants
capables d’hériter de la terre, c’est-a-dire des garcons, et de perpétuer les noms du
lignage.'> Chaque lignage, fondé par I'ancétre éponyme ayant ‘coupé la forét’ pour la
mettre en culture et acquérir ainsi une forme de propriété sur la terre défrichée, disposait
d’un stock de noms personnels qui devaient étre transmis aux descendants - filles et
garcons — car, comme le disait 'une de nos interlocutrices sur le plateau de Laikipia
en 1994 : ‘There is a saying (a Kikuyu one) miindu iiri mwana ndakuaga whoever has
a child will never be forgotten, since this child will be named after him/her.’'® Le souvenir
des personnes se transmettait donc grice a la dation des noms, d’ou I'importance des
enfants, ce qui contribue a expliquer l'existence du mariage femme-femme chez les
Kikuyus, en cas de stérilité de I'un des conjoints."”

Penchons-nous maintenant sur les détails du mariage femme-femme pour en vérifier
la supposée similitude avec le mariage homme-femme. Nous abordons ici le choix de
I'épouse, la position du géniteur et les relations entre épouses et avec leurs enfants,
avant de nous interroger sur les raisons de ce mariage.

Mariage et Choix de I'Epouse
Revenons a la somme ethnographique de Louis Leakey qui nous apprend que :

When such a woman decided to marry a girl, she usually first proposed to the girl herself,
and then asked some elderly male friend to assist her in the negotiations as though she were
his son. The whole negotiations were then carried out exactly in the manner described for
the normal marriage of a first wife; the marriage payments and the stalled animals, etc. being
provided by the widow.'®

Seul un détail géographique - le fait de rejoindre son ‘époux’ directement dans sa rési-
dence et non pas dans celle de la mére de celui-ci — sépare les deux mariages, un fait
confirmé par Price, pour qui le mariage femme-femme ne se distinguait pas d'un
mariage homme-femme classique :

The woman-woman marriage is based upon a quid pro quo: the wife secures access to land
for herself and her children [...]; the female husband achieves economic security and
support in her old age. Childbearing is the main obligation that the wife has in the union
[...]. The woman-woman marriage [...] follows the prescribed rules for male-female mar-
riages: bridewealth is required in full (given by the female husband to her wife’s lineage to
transfer the fertility of the wife to the female husband’s deceased husband’s lineage), the
female wife resides in the female husband’s house, and traditional Kikuyu naming
customs are followed."

En fait, tout se passe comme si ce mariage n’avait rien d’extraordinaire et que seul le fait
que les deux conjointes soient de sexe féminin pouvait apparaitre curieux aux yeux d’'un
observateur étranger : les obligations rituelles sont respectées, la compensation matrimo-
niale est payée, la responsabilité de chacune des conjointes correspond a la division sex-
uelle des roles prescrits, les noms du lignage sont donnés selon la coutume kikuyu. Seuls
les termes d’appellation distinguent la femme-époux d’un époux : ses enfants la nomment



JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES . 5

grand-mere et non pére, comme si 'évidente réalité sexuelle reprenait le dessus sur le
genre.

Njambi et O’Brien détaillent 'annonce du mariage a partir des huit entretiens qu’ils
ont conduit a la fin des années 1990 & Murang’a, dans la région ou Price avait travaillé
quelques années auparavant :

Kuhikania, the process of getting married, and uhiki, the marriage ceremony, takes place in
the same manner for woman-woman marriages as with woman-man marriages. In fact,
there is no separate term to differentiate a woman-woman marriage from a woman-man
marriage. [...] The woman seeking a marriage partner, the muhikania, announces, either
through a kiama (a customary civic organization) or through her own effort, her desire
to find a marriage partner, or muhiki.*’

On le constate, aucune différence entre un mariage homme-femme ou femme-femme.

La similitude entre les deux mariages est confirmée par Tietmeyer qui affirme : “pour
tout Kikuyu qui conserve un lien avec sa culture traditionnelle, le fait qu'un enfant pro-
vienne d’une famille de mariage femme-femme ou “normale”, car 'union légitime entre
femmes n’a rien d’anormal.”* Toutefois, cette chercheure continue en précisant que cer-
tains jeunes ne connaissent plus ce type de mariage et que parfois les enfants des familles
femme-femme sont discriminés a I'école. En effet, chacun sait immédiatement en appre-
nant le ‘nom de famille’ d’un enfant s’il est issu d’'un mariage femme-femme ou d’une
mere célibataire. Dans ce cas, ils portent comme ‘nom de famille’ le prénom de leur
mere et non pas un prénom masculin, comme le veut 'usage. La dation des noms suit
un ordre bien précis pour les ‘prénoms’ issus du stock de noms du lignage. Les ‘noms
de famille’ reprennent le prénom du pére (par exemple Kamau wa Maina, i. e. Kamau
fils de Maina) et si un nom féminin suit leur prénom (Kamau wa Wanjiru, i.e. Kamau
fils de Wanjiru, un nom féminin), 'évidence éclate au grand jour : 'enfant est issu soit
d’un mariage femme-femme, soit d’une meére célibataire. Ainsi, les données historiques
dont nous disposons confirment la forte similitude entre les mariages homme-femme
et femme-femme qui semblent bien constituer une seule et méme réalité dans I'imagi-
naire kikuyu : ils portent le méme nom vernaculaire, le déroulement des fiancailles et
du mariage suit le méme cours, seuls les termes d’appellation entre les époux ou avec
les descendants changent. Cependant, un élément biologiquement nécessaire apparait:
le géniteur.

Le Géniteur
Continuons avec Louis Leakey qui détaille le processus matrimonial :

Meanwhile, a hut for the young bride was being built, and when the girl moved in for the
consummation of the marriage by ceremonial sexual intercourse, this sacrifice was per-
formed by a man of the husband’s age-group, chosen by the female husband to act for
her.?? [...] After the pair of ceremonial sex acts has taken place twice, [...] the man who
had acted on behalf of the female husband ceased to have anything to do with the bride.
Her female husband then sent for her and asked her what man she would like as her physical
husband for the rest of her life, and the girl chose a man for herself. Usually this man was
already married and had a home of his own elsewhere. Having been thus chosen, he told his
own wife or wives of the arrangement [...]. Girls were usually perfectly willing to be married
by rich widows in this way, for they had a physical husband of their own choosing, and the



6 Y. DROZ

prospect that every son they bore would become the inheritor of large flocks and posses-
sions. The physical husband of a widow’s wife had, of course, no authority whatever over
the children or over his physical wife’s property when the female husband died. His part
was simply that of a physical father.”

Il apparait donc qu'au Kiambu, au sud du pays kikuyu ou Leakey a rencontré ses inter-
locuteurs au début des années 1930, la femme-épouse disposait alors d’une grande liberté
dans le choix du géniteur et que sa position était enviée.

Selon Tietmeyer qui conduisit son terrain a Kiambu, Murang’a et Nyeri au milieu des
années 1980, aux temps précoloniaux, la femme-époux choisissait souvent le géniteur,
parfois parmi ses parents ou ceux de son mari défunt, mais la femme-épouse était égale-
ment consultée et pouvait parfois proposer des hommes de son choix. Ce géniteur est
nommé le ‘porteur d’épée’, mwenda riihio, car il était censé ne posséder que son épée
et ne pas disposer de terre, ce qui en faisait un mithoi (dépendant généralement
pauvre).”* Cette appellation soulignait que son role ne relevait en rien de la paternité
sociale et se limitait a sa paternité biologique. En effet, le premier élément devant permet-
tre d’entamer les différentes étapes vers 'accomplissement personnel était bien la posses-
sion de terre, alors que le dépendant ne jouissait que de droits d’'usage plus ou moins
étendus. Cette stricte limitation a la paternité biologique, bien qu’elle ne nous dise rien
sur les liens affectifs qui pouvaient lier le géniteur aux enfants de la femme-épouse, est
confirmée par Price : “The genitor(s) of children born to the wife do(es) not assume
the role of father, nor do(es) they (he) have any rights or responsibilities in relation to
the children.*

Aujourd’hui, il ne semble plus que la femme-époux intervient dans le choix du géni-
teur, ce qui est également confirmé par d’autres situations ethnographiques.”® D’ailleurs,
il ne s’agit parfois pas d’'un seul géniteur et la femme-épouse dispose de la liberté de
choisir diftérentes personnes pour remplir ce role et d’avoir ainsi des enfants de plusieurs
géniteurs différents : ‘Fréquemment, la femme-épouse avait des enfants de plusieurs
hommes différents. Je n’ai connu que quatre femme-épouse [sur 14] qui avaient eu plu-
sieurs enfants du méme homme.”” L’auteure continue en précisant que, lorsqu’elle
demande aux femmes-époux ce qu’elles pensent de ce comportement, leurs réponses
soulignent la crainte de voir leur femme-épouse divorcer ou s’enfuir avec leur amant.

Les Relations entre les Epouses et avec leurs Descendants

Une certaine confusion regne dans la littérature quant aux termes d’appellation au sein
d’un mariage femme-femme kikuyu. En aucun cas semble-t-il, la femme-époux est
appelée par le terme de ‘mari’, la relation entre les deux femmes s’inscrivant dans une
relation de type belle-mére/belle-fille avec les termes d’appellation idoines, cela bien
que la position de la femme-épouse corresponde a celle d’'une épouse d’'un mariage hét-
érosexuel, méme si elle dispose souvent d’une grande liberté sexuelle et obtient un statut
socioéconomique aisé.”® Quant aux enfants, ils considérent la femme-époux comme une
grand-meére maternelle et la femme-épouse comme leur mere.” Ceci est confirmé par
Tietmeyer, qui précise toutefois que cette relation est en quelque sorte ambigué : d’un
coté, les enfants voient la femme-époux comme une grand-meére et s’inscrivent dans
une relation affective chaleureuse; d’un autre coté, celle-ci occupe bien la fonction de
pére qui finance les frais de scolarité, de santé, etc., et ils en respectent lautorité de



JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES . 7

cheffe de famille.*® Lors des entretiens que nous avons conduits 3 Kabete, Murang’a et
Nyeri entre 2019 et 2023, cette ambiguité s’est également manifestée : dans la plupart
des cas, les enfants appelaient la femme-époux ‘cucu’ (grand-meére), alors que la
femme-épouse la nommait ‘meére’, ce qui ne se produit jamais au sein d’'un couple
homme-femme.

Toutefois, ces termes d’appellation pouvaient varier selon les cas. Dans la vallée du
Rift, Njambi et O’Brien affirment que :*'

[The women] consistently referred to each other using the terms mutumia wakwa and muka
wakwa, which when used by these women translates as ‘co-wife,” or muiru wakwa, which
translates as ‘partner in marriage, indicating the mutual respect and relative equality
between them. While most women in our study who initiate the marriages tended to be
women with social influence and/or relatively greater material wealth, within the marriages
both women interpreted their relationship as semiotically and materially equal. Further-
more, women in our study rejected any male-association with their position of initiator

of the marriage. None of the women interviewed indicated that they aspired to be like

‘males’.>?

Il n’y a donc aucune confusion entre le genre et le sexe dans ce type de mariage, en dépit
du fait que les époux soient deux femmes et reprennent généralement les fonctions et les
roles d’'un époux et d’une épouse. En outre, comme le soulignent Njambi et O’brien, ce
type de mariage présente également des relations affectives fortes entre les deux épouses,
ce qui peut étre une des raisons qui président a cette union et qu’il ne faut pas confondre
avec des relations homosexuelles.

Le Droit kenyan et le Mariage Femme-Femme

Méme si le mariage femme-femme fut condamné trés tot par la plupart des Eglises mis-
sionnaires au Kenya, ni I'Etat colonial ni I'Etat indépendant ne le rendirent illégal. L’on
imagine la réaction des missionnaires face au mariage femme-femme au début de la colo-
nisation : elle oscillait entre incompréhension et rejet. Les Eglises missionnaires expulsér-
ent les membres de telles familles des sacrements, ce qui contribua a la perte de popularité
de ce mariage.”> Au début des années 1990, les Eglises kenyanes — comme en Tanzanie
d’ailleurs - continuaient d’interdire I'accés aux sacrements aux femmes d’une telle union
et refusaient de baptiser leurs enfants :**

Recent baptism guidelines from the Catholic Church in Kenya include their policy on, in
their words, “women who ‘marry’ other women™: In regard to this traditional practice,
the first step is to insist that this arrangement be given up completely and that meantime
[sic] all those involved, plus any other persons directly responsible for the arrangement,
be denied the sacraments. After the women have separated completely, each one will be
helped separately and any infants will be baptised.””

Aujourd’hui, la situation n’a gueére changé et les enfants issus de ces unions ne peuvent
toujours pas — sauf exceptions — recevoir le baptéme, tandis que les épouses ne peuvent
participer a la communion : “The practice is regarded as sinful by the church, because it
means children will be born in an arrangement regarded as adultery. Even the children
born in this arrangement are not regarded as legitimate in the church’.’® L’auteur con-
tinue en soulignant les souffrances qu'une telle attitude peut susciter :



8 Y. DROZ

The study [among Nandi woman-woman marriage] also demonstrated that many women
and children go through gruelling experiences in their churches [...] they are treated
either too cautiously, or in demeaning ways, which make them either endure their
church membership or leave church completely.”’

Pourtant, ce type de mariage fut toujours reconnu légalement comme un mariage ‘cou-
tumier’ ou ‘traditionnel’ : ‘For there to be a valid customary marriage, there must be at
least four essential elements. These are: capacity, consent, payment of marriage consider-
ation, and cohabitation.””® Ainsi, pour autant que ce type d’unions remplisse ces quatre
conditions et soit reconnu comme tel par le voisinage ou la communauté dans laquelle vit
le couple, ce mariage ne posait pas de difficultés particuliéres aux autorités coloniales
britanniques. Toutefois, Kareithi précise que :

The East African Marriage Ordinance which was passed in 1902 provided that any native
who was married under the Ordinance would not be subject to customary law, which
meant that they had to adhere to the rules of English marriage, including monogamy.*

Ainsi, la seule reconnaissance légale de ce mariage se trouvait bien dans la coutume, ce
qui reste le cas jusqu'a aujourd’hui. En dépit de tentatives de proposer une loi sur le
mariage dés 1967, le nouvel Etat indépendant reprit purement et simplement la 1égis-
lation coloniale en la matiére.*” Il fallut attendre la nouvelle constitution de 2010 qui
ouvrait la possibilité d’'une réforme du droit du mariage pour en voir la concrétisation
dans la loi de 2014.

Ainsi, la Constitution de 2010 affirmait que : “The definition of marriage [...] provides
that it is a voluntary union between a man and a woman’, ce qui semblait interdire le
mariage femme-femme.*! Or, quatre ans plus tard, la loi sur le mariage reconnaissait
cinq formes légales de mariage : chrétien, hindou, civil, musulman et coutumier, les
deux derniers acceptant la polygamie. Pour le mariage coutumier, la loi de 2014 précisait
que :

On the provisions of customary law, the Act provides that recognition of customary law is
based on the customs of one or both parties. This is an explicit provision and binds the court
to the recognition of customary marriages. It provides for the payment of a dowry [la com-
pensation matrimoniale (bridewealth)] where the customs require it and concede that a
token amount is a sufficient proof of marriage.**

La reconnaissance du mariage coutumier ouvrait ainsi la voie a la reconnaissance du
. b \ b \ . 3.
mariage femme-femme et c’est dans cette bréche que s’engouffrérent les juges lorsqu’ils
furent appelés a juger des questions de divorce ou d’héritage des terres dans des cas de
mariage femme-femme.
Pourtant, la jurisprudence kenyane n’a pas attendu la nouvelle constitution pour
déterminer la légalité du mariage femme-femme. [En 2008, un juge]

was persuaded that in Kikuyu custom, woman-to-woman marriage did exist, however,
certain criteria had to be followed to ensure the validity of the marriage. These were that
the woman undertaking the marriage had to be a childless widow and that the purpose of
undertaking the marriage was to beget progeny for the deceased husband.*’

Ainsi, la jurisprudence kenyane avait déja reconnu ce type de mariage et la nouvelle con-
stitution ne modifia pas la pratique des juges, en dépit de son article 45(2) déterminant
que le mariage constituait 'union d’'un homme et d’'une femme.**



JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES . 9

La jurisprudence continua de préciser les conditions nécessaires a la reconnaissance
légale du mariage femme-femme - reconnaissance essentielle dans les conflits de succes-
sion et d’héritage — en confirmant en 2013 I'exigence du paiement de la compensation
matrimoniale.*” Les nombreux cas juridiques étudiés par Kareithi, ainsi que les dizaines
d’articles de presse que nous avons collectés, montrent que son sort ne différe guére des
autres types de mariages : contestation sur les conditions du divorce, partage de 'héritage
foncier, reconnaissance des enfants comme héritiers légitimes, etc. En outre, dans une
réponse a un rapport du Comité des Droits de 'Homme en 2006, le gouvernement du
Kenya affirmait :

Depending on the customs involved, woman to woman marriages are also valid but these
have different arrangements from same sex marriages as practiced in other countries.
These are commonly practiced by wealthy women who are not able to get children and
so they either marry a woman who already has children of her own or encourage her
to get children who will then belong to the barren woman. These marriages are seen as
a way of obtaining e.g. sons who may not be available to single women through
adoption.*®

Ainsi, le droit kenyan prend bien soin de distinguer le mariage femme-femme coutumier
d’un mariage homosexuel qui reste interdit au Kenya, comme ailleurs en Afrique de I'Est.
En outre, ce dernier reste tres fortement rejeté par la grande majorité de la population
kenyane qui s’offusque a I'idée de sa possibilité légale. C’est d’ailleurs cette potentielle
confusion entre le mariage femme-femme kikuyu et un mariage lesbien qui rendit —
dans les alentours de Nairobi - la quéte d’interlocutrices fort compliquée au début de
notre recherche.

Les Raisons du mariage Femme-Femme

Comme pour nombre de pratiques sociales, les raisons que I'anthropologue peut donner
au mariage femme-femme sont multiples, mais en premier lieu, il convient d’entendre ce
que nous disent les femmes qui se trouvent dans cette situation :

The women initiating these marriages pursued various objectives: companionship to
appease loneliness, to be remembered after death, to have children to increase the
vibrancy of the household, to fulfil social obligations in accordance with indigenous spiri-
tual beliefs, and not least to avoid direct domination by male partners in a strongly patri-
archal S(lgiety, including men’s control of both the women’s behaviour and household
finances.

On le voit, bien que ces propos ne mentionnent pas explicitement les questions d’héritage
des terres, ces auteurs regurent des raisons fort variées pour expliquer ce type d’union.

L’importance de la dation du nom - donc du souvenir - revient dans de nombreux
textes au détour d’un récit, comme un interlocuteur de Mackenzie le précise au milieu
des années 1980 :**

[An elderly man:] If, for example, Kamande’s mother [i.e. my wife] doesn’t have a son, but
only you, a daughter who will marry and go away, that will be the end of our name. If we
wish to retain our name, we can marry a girl and have her here and she can bear children
with whoever she wishes. After our death, she would keep everything. Nobody could get this
from her. Or, a woman could marry a girl after the death of her husband.*’



10 & Y.DROZ

L’auteure précise ailleurs 'usage qui pouvait étre fait par les veuves de ce mariage, afin de
maintenir leur position au sein du lignage de leur époux décédé, souvent menacée par les
fréres ou neveux de son mari :

If a woman were of childbearing age, she could invite a [dependent] to stay with her, any
children resulting from the relationship belonging to the widow’s deceased husband’s
lineage. [...] A woman could thereby either increase her husband’s lineage or, where she
had previously no sons, ensure its survival. [...] males born from the relationship could
thwart the ambitions of the deceased husband’s kin who wanted to claim land on the
basis of customary inheritance. As with a female husband, the pressure to prevent this prac-
tice through the much more common leviratic marriage became intense as the struggle over
land became more bitter.”

Ainsi, deux éléments au coeur de I’éthos kikuyu président a ce type d’union : préserver les
noms du lignage et garantir la propriété de la terre (githaka). Le mariage femme-femme
permettait donc de remplir 'impératif catégorique kikuyu de la dation des noms du
lignage et la récurrence de cette thématique dans les récits et les textes autobiographiques
laisse entendre que 'aspect symbolique des noms préceéde la sécurité fonciere ... tout au
moins dans I'imaginaire kikuyu. Toutefois, il parait bien difficile - et sans doute inutile —
de vouloir distinguer ces deux éléments censés expliquer les raisons du mariage femme-
femme a I'anthropologue.

L’importance des descendants est encore soulignée par Tietmeyer qui affirme que, sur
les dix-huit cas étudiés, seules deux femmes-épouses n’avaient pas d’enfants a leur
mariage. Ainsi, outre la sécurisation de la propriété fonciére et la dation des noms, le
mariage femme-femme offre une perspective de ‘resocialisation’ des méres célibataires
ou divorcées en leur donnant le statut respectable d’épouse légitime.”’ Un fait
confirmé par Njambi et O’Brien et résumé par l'une de leurs interlocutrices qui
affirme : ‘If I were to die even as we speak, that would be the end of it. I would be com-
pletely forgotten. No one would ever mention my name. That is simply because there
would be no one to carry on my name.”> Bien que Tietmeyer affirme que 'ordre de la
dation des prénoms suivait la régle kikuyu (le premier garcon recoit le prénom du
pére du pére, le deuxiéme celui du pére de la mére, les oncles suivent ensuite et cette
regle s’applique également aux filles), elle précise pourtant que la premiere fille est
nommée selon la femme-époux et non pas selon la mére de la femme-époux, alors que
le premier gar¢on recoit le prénom du mari de la femme-époux et non pas, comme le
veut la coutume, celui du pére du mari.>®> Ce détail renforce encore le role de grand-
mere que joue la femme-époux et brouille encore plus son statut de pére/grand-mere.

Outre les obligations inscrites dans I'éthos kikuyu, il convient de revenir sur deux
autres raisons mentionnées dans la littérature : d’'une part, 'importance des émotions
et des relations affectives — et non pas sexuelles - qui unissent les deux épouses ;
d’autre part, le souci d’éviter la domination masculine au sein du couple. Le premier
élément n’apparait que peu dans la littérature anthropologique et seuls Njambi et
O’Brien, ainsi que Starace le signalent et il convient de ne pas le sous-estimer comme
le confirment nos entretiens. Le deuxieme élément parait tout aussi important, en parti-
culier dans le cadre actuel des relations homme-femme au Kenya. Nombre de jeunes
femmes, disposant souvent d’un important capital scolaire, refusent de se marier, afin
de ne pas se retrouver dans une relation conjugale fortement patriarcale.”* D’autres
voient miroiter la perspective d’un mariage une fois prouvée leur capacité reproductive



JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 1

et se retrouvent souvent méres célibataires.” Pour ce nombre - apparemment — croissant
de femmes, le mariage femme-femme peut présenter une perspective séduisante qui leur
permet de disposer d’une ‘relative freedom from male control, which appears to be built
into Gikuyu woman-woman marriages.”>®

Ethnographie du Mariage Femme-Femme

Apres plus de cinq mois de terrain répartis sur quatre ans (2019-2023), nous avons
identifié une trentaine de personnes se trouvant dans des mariages femme-femme
dans les environs de Nairobi. La majorité d’entre elles a refusé de nous accorder un entre-
tien, ce qui nous a conduits a poursuivre nos recherches dans les régions de Nyeri et de
Murang’a, hors de la capitale. En effet, une des raisons avancées par les proches pour
justifier ce refus était la crainte de nous voir considérer ces unions comme des partenar-
iats lesbiens, interdits par les lois kenyanes qui bannissent les unions homosexuelles. Or,
cette crainte face a une possible confusion paraissait étre un phénomeéne essentiellement
urbain, dans des lieux ol le théme de ’homosexualité était souvent débattu, alors qu’en
zone rurale, les mariages femme-femme ne semblaient pas souffrir d’'une telle suspicion.

Nous avons également rejoint des groupes WhatsApp et YouTube évoquant les ‘tra-
ditions’ kikuyu, sans rencontrer plus de succes, bien que lexistence de la pratique y
soit confirmée, en particulier en zone rurale.”” Certains jeunes participants associaient
cette pratique au lesbianisme et s’élevaient contre son existence en pays kikuyu, avant
d’étre contredits par d’autres qui soulignaient que le mariage femme-femme faisait
bien partie des ‘traditions’ kikuyu. Or, toutes les femmes dans ce genre d’union que
nous avons approchées étaient 4gées de plus de soixante ans — tout comme les exemples
évoqués dans les groupes YouTube et WhatsApp — et étaient souvent nées dans les
années trente ou quarante du vingtiéme siecle. Il semble donc que le mariage femme-
femme ne se pratique plus guere aujourd’hui. Une autre raison invoquée par nos inter-
locutrices était 'augmentation des possibilités 1égales d’adoption - ainsi que les nouvelles
formes de procréation assistée — qui rendraient le mariage femme-femme caduque :
‘because we live near Nairobi, where people have gone to an extent of adopting your
culture of adoption. That’s why those marriages are becoming very few, and few and
few. Because we have so many people who are adopting.”® Toutefois, cela ne nous inter-
dit pas de nous pencher sur un exemple de cette pratique, tout en la replacant tout
d’abord au sein d’un mariage ‘classique’, mais quelque peu complexe.”

Prés de Nyeri, en début d’apres-midi, nous rencontrons Abi, une camarade d’étude de
notre assistant de recherche dans le petit magasin ou elle se trouve de permanence au
‘shopping center’. Elle nous présente au propriétaire, puis nous nous rendons dans sa
famille dans un village proche : elle avait pris congé pour I'aprés-midi. Nous apportons
de la farine, du thé et du sucre et buvons du chai, puis mangeons du riz et un mélange
de cotes de bette et de sukuma wiki (chou frisé), suivi d’'une tasse d’eau chaude
aromatisée :°° I'hospitalité kikuyu. Ambiance trés agréable, toute la famille semble pas-
sionnée par l'histoire de Cucu, la grand-mere d’Abi - aux oreilles percées et pas recousues
- qui nous raconte son mariage, alors que tout le monde écoute attentivement (la meére
d’Abi, Abi, son frére et sa sceur).®! Le pére arrivera plus tard pour nous souhaiter la bien-
venue. Nous visitons la propriété, une longue bande de terre qui rejoint la riviére bordée
d’une forét au fond du ravin qui s’abaisse en pente douce. Le pére nous enjoint a cueillir



12 & Y.DROZ

quelques feuilles de thé dans les hauteurs. Ensuite, nous descendons vers la riviére en
croisant des cultures vivriéres : pommes de terre, mais, patates douces, etc. L’endroit cor-
respond a I'idéal kikuyu du propriétaire terrien : une terre relativement vaste et fertile,
des cultures variées associant les plantes vivriéres aux cultures de rente, une source
d’eau disponible. Finalement, nous prenons le thé avant de repartir avec le pére d’Abi
que nous déposons & Nyeri, vers 15h30. L’histoire que Cucu nous raconte souligne
toute la complexité des unions en pays kikuyu, que ce soient les questions du paiement
de la compensation matrimoniale, de la polygynie, de I'héritage de la terre du lignage ou
les incertitudes de la vie et les déces précoces. Certes, le récit du mariage de Cucu ne con-
cerne pas seulement une union femme-femme, mais il permet de les contextualiser dans
le cadre plus général du mariage et montre que les impondérables - conflits intergénér-
ationnels, de couple, accidents, déces, etc. — affectent tous les types d’union.

Cucu est née en 1932, dans la région de Nyeri dans une famille d’obédience AIPCEA.*
Elle se mariera peu aprés 1950 avec Ndiritu dont elle aura un fils qui décédera en 2020 a
Nairobi. Son époux la quittera dans les années 1970 pour se rendre a Nairobi et y travail-
ler. Nous apprendrons plus tard qu’il s’était faiché avec son pére qui l'accusait - avec
raison, laisse entendre Cucu - de lui avoir volé la moitié de ses chévres pour les
vendre a un marchand. Aprés quelques années sans nouvelle de Ndiritu, Cucu
apprend soudain qu’il est décédé abruptement a Nairobi, renversé par un taxi, ce
qu’elle comprend comme la réalisation d'une malédiction paternelle (kirumi). Mwai, le
pére de Ndiritu propose alors a Cucu de devenir son épouse, mais refuse de payer une
nouvelle compensation matrimoniale, arguant qu’il I'avait déja payée pour son fils ...
Celle-ci se sent humiliée par cette proposition qu’elle refuse fermement, en dépit des
pressions exercées par sa propre famille — celle-ci craint de devoir rendre la compen-
sation matrimoniale, comme cela se fait habituellement en cas de divorce - qui
cherche a la contraindre a accepter ce remariage. Plus tard, son pére soutint sa décision
de refuser de porter les enfants du pére de son époux défunt, car cela pourrait étre con-
sidéré comme incestueux et donc tabou (miigiro), et pourrait entrainer une souillure
(thahu) dangereuse et funeste. Mwai, le pére du mari décédé de Cucu refusa de reprendre
la compensation matrimoniale qu’il avait versée, ce qui autorisait ensuite le remariage de
Cucu, mais sans compensation matrimoniale.®® En effet, si elle avait été payée une fois et
que les parents de I'époux refusaient de la reprendre, ils ne pouvaient alors plus en exiger
en cas de remariage et les enfants issus de ce remariage n’étaient pas nommeés selon la
coutume kikuyu du ‘retour’ des noms du lignage de I'époux.®* Finalement, Cucu quittera
la région ou vivait son beau-pére pour rejoindre sa propre famille et passera sa vie au lieu
ol nous nous trouvons.

Ce récit de vie souligne la fragilité des unions matrimoniales, en dépit du versement de
la compensation matrimoniale censée les renforcer.®® Il montre également I'importance
de la compensation matrimoniale dont le versement garantit 'appartenance des enfants
issus de cette union au lignage de I'époux, ce qui autorise la dation des noms de ce
lignage. Le remariage proposé par le beau-pere de Cucu s’inscrit sans doute dans les
dynamiques propres a la compensation matrimoniale, mais évoque également la pratique
de I"héritage’ des veuves - le lévirat —, qui n’apparait pourtant guére dans la littérature
ethnographique évoquant les Kikuyus.*® Toutefois, cette pratique est apparue a plusieurs
reprises dans nos entretiens, ce qui montre la porosité des ‘traditions’ et la fragilité des
supposées ‘ethnies.’®” En outre, linterprétation des événements qui conduisirent au



JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 13

déces de I'époux de Cucu souligne la persistance de la cosmogonie kikuyu, ot1 les notions
de souillures, de malédictions ou d’interdits restent bien présentes, en dépit de la conver-
sion généralisée au christianisme depuis plusieurs générations. Gardons ceci a I'esprit
avant de nous tourner vers la suite du récit de Cucu ou apparait le mariage femme-
femme.

Cucu nous raconte ensuite que la fille de son frére — sa niece Margareth - rejoignit, a la
fin des années septante, le domicile d'un ami proche du frére de Cucu - Kibiri - qui
accepta de lui ‘donner’ sa fille Margareth, sans exiger le paiement de la compensation
matrimoniale en raison de leur amitié. Finalement, c’est le fils de la deuxiéme épouse
de Kibiri qui épousa Margareth et lui donna une fille qu’elle nomma Wangari en 'hon-
neur de la meére de Kibiri, comme le veut la coutume kikuyu du ‘retour’ des noms.
Lorsque leur couple commenga a se décomposer et que Margareth voulut rentrer chez
elle, la premiére épouse de Kibiri, Esteri décida de I'’épouser, car elle n’avait pas mis au
monde d’enfant et paraissait donc stérile. Cette absence d’enfant rendait son union
bien fragile face a ses deux coépouses a la descendance nombreuses.®®

Esteri décida donc de recourir a ’échappatoire du mariage femme-femme pour asseoir
sa position au sein du lignage de son époux. Celui-ci accepta d’autant plus facilement
qu’il appréciait 'endurance et la qualité du travail de Margareth et négocia avec son
pére (le frére de Cucu) le fait que, si Margareth avait d’autres enfants, ceux-ci seraient
considérés comme les enfants d’Esteri. Cette derniére espérait apporter ainsi un héritier
au lignage grice a sa nouvelle épouse - elle I'appelait ‘ma femme’ (miitumia) — et éviter
ainsi de risquer la répudiation par son mari ou, aprés son déces, d’étre chassée par les
enfants de ses coépouses ou les fréres de son mari. Effectivement, cette potentielle répu-
diation n’était pas rare pour les femmes dans sa situation, comme le soulignent les différ-
entes autobiographies décrivant le quotidien au cours de la colonisation britannique.®’

Lorsque les enfants des deux coépouses d’Esteri grandirent, ils prirent conscience que,
si Margareth donnait la vie une nouvelle fois, Esteri pourrait alors hériter d’une partie des
terres de Kibiri en tant que premiére épouse : ils commencerent a harceler Margareth,
avec le soutien des pasteurs de TAIPCEA qui considéraient le mariage femme-femme
comme arriéré (backwards) et comme une ‘coutume’ opposée au christianisme. Finale-
ment, Margareth se résigna a abandonner le foyer d’Esteri et a rentrer dans sa famille,
ou elle se remaria et eut d’autres enfants avec son nouvel époux, alors que les enfants
de deux coépouses d’Esteri héritérent de sa part au déces de Kibiri.

Apres les heurs et malheurs du mariage de Cucu, ce dernier récit montre que les
difficultés matrimoniales ne concernent pas seulement les mariages homme-femme,
mais que les mariages femme-femme sont également touchés, comme le soulignent les
nombreux articles de presse relatant les divorces de mariages femme-femme qui se ret-
rouvent devant la justice kenyane. En outre, il nous rappelle que les enjeux fonciers
restent au cceur des conflits intrafamiliaux et que la quéte - ou la crainte — d’un héritier
peut susciter bien des conflits familiaux et conduire a la répudiation - ici informelle, mais
bien réelle — des veuves. En dernier lieu, il éclaire la fragile position des femmes sans fils
au sein d’unions polygynes, car comme le disait I'un de nos interlocuteurs :

We believed that when you have a baby boy your family is going to move on because [...]
when a girl is married, she is going to continue her everything on the other side of the family.
So, she’s not going to be counted on this side of the family. [...] So, we believe that when a



14 (& Y.DROZ

girl get married the business is over. [...] But a boy is going to remain here forever. So, he is
going to continue with the family process more than a girl. So, that’s why we believe that it’s
very good to have a boy.””

On le voit, les filles sont considérées comme de passage dans leur propre famille, en
attente de la quitter pour rejoindre la famille de leur époux. Toutefois, la situation
semble se modifier aujourd’hui avec toujours plus de péres qui donnent — en accord
avec la loi kenyane - une part de terre a leur fille. IIs justifient cela en mentionnant I'aug-
mentation du taux de divorces, considérant que cette part d’héritage représente une
forme de sécurité pour 'avenir de leur fille.”*

Dans les environs de Nyeri, nous rencontrons Miithoni en 2023, une ancienne nonne
dans un couvent pres d’Othaya. Paul, notre assistant de recherche, la connaissait comme
une voisine solitaire qui ne parlait que peu et passait son temps a faire paitre ses quelques
chévres et moutons aux alentours, tout en priant a 'aide de son rosaire. Elle vivait dans
une petite maison divisée en chambres minuscules qu’elle louait pour gagner quelque
argent. Mithoni nous accueillit avec réticence en nous annongant qu’elle ne parlait
pas, mais consacrait son temps a la priere et ne recevait personne. Grace a I'entregent
de Paul, elle finit par accepter de nous conter brievement son histoire et Paul la complé-
tera ensuite au moyen des diverses discussions qu’il avait eues avec sa voisine.

Mithoni est née au début des années 1920 dans la région de Nyeri ot elle connut des
missionnaires Consolata qui I'avaient fascinée par leur bonté. Au début des années 1940,
elle décida de rejoindre un couvent de sceurs qui avaient fait le voeu de silence aux envir-
ons d’Othaya. Ainsi, Mithoni choisit de passer une vingtaine d’années isolée dans ce
couvent ou les seules paroles qu’elle pouvait prononcer étaient des priéres rythmées
par son chapelet. Tout contact avec I'extérieur était interdit, les repas leur parvenaient
a travers une porte coulissante : les sceurs vivaient ainsi en un vase clos dédié a la
priére. Aprés une dizaine d’années, Miithoni prononga ses veeux perpétuels pour con-
sacrer le reste de sa vie a la priere. Toutefois, suite a des probléemes de santé et une ligature
des trompes de Fallope, elle subit ensuite une des premiéres ablations de I'utérus prati-
quées au Kenya, ce qui I’éloigna encore plus d’éventuels désirs sexuels, nous précisa-t-
elle. Au milieu des années soixante, elle se sentait vivre dans le péché apres la ligature
des trompes de Fallope : Dieu ne nous autorisait pas a modifier le corps qu’il avait
créé. Elle recut alors une vision I'enjoignant a quitter cette vie de recluse pour remplir
sa mission de femme : avoir des enfants pour perpétuer son nom. Aprés sa ménopause,
elle décida donc d’épouser une jeune femme qui lui donnerait des enfants. Le pere de
Mithoni lui procura du bétail pour payer la compensation matrimoniale et la soutint
dans ses démarches maritales. En dépit de I'étonnement et de la réprobation de ses
voisins, elle trouva une épouse qui lui donna deux filles et un garcon entre 1975 et
1980, avec un géniteur choisi par Miithoni.

Malheureusement, les fréres de Mithoni lui proposérent leur aide pour garder ses
bétes et finirent par s’enfuir avec la totalité de son troupeau. A la suite de ce vol, la
femme-épouse de Mithoni - dont les enfants étaient adultes - I'abandonna et
Miithoni se retrouva seule, avec trés peu de contacts avec ses enfants qui rejoignirent



JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 15

le lignage de leur meére. Depuis lors, elle vit chichement avec ses poules et 'argent qu’elle
reoit de ses deux locataires.””

On retrouve dans ce récit de vie poignant bien des thémes qui nous occupent ici. En
dépit de sa vocation religieuse, Miithoni poursuit une des voies a 'accomplissement per-
sonnel kikuyu : avoir des enfants et perpétuer les noms du lignage. En raison de son age et
des opérations subies, elle ne pouvait espérer trouver un conjoint et porter ses enfants et,
avec le soutien de son pere, elle considéra donc le mariage femme-femme comme un
moyen de passer certaines étapes de l'accomplissement personnel d’une femme
kikuyu. Ensuite, les querelles intrafamiliales se présentent sous la forme du vol de son
troupeau par ses freres et le départ consécutif de sa femme-épouse qui 'abandonne a
son sort. Enfin, 'on discerne qu’au début des années 1980, le mariage femme-femme sus-
citait déja une certaine consternation, voire I'opprobre.

Dans les environs de Nyeri, nous rencontrons Njeri, accompagnée par son petit-fils
et sa sceur : la veuve de Wambui. Née en 1920 et décédée en 1991, Wambui travaillait
dans les années cinquante et soixante comme infirmiére et sage-femme a Nanyuki,
dans un régiment des King’s African Rifles de I'armée anglaise. Femme célibataire,
Wambui savait se faire respecter parmi les soldats : elle se comportait comme eux,
buvait des biéres avec les hommes de la caserne et était respectée par ses fréres
d’armes. Au cours des années, elle avait acquis la réputation d’étre une femme forte
avec qui il valait mieux ne pas se facher : ‘She was aggressive like a man [...] she
was no joke. [...] She was of a great heart.”> Au cours de la guerre civile (1952-
1956), elle volait des chargeurs et des médicaments qu’elle cachait dans ses vétements
et quelle transmettait aux Mau Mau du Mont Kenya.”* A la fin des années 1950, elle
pria son pére de lui trouver une épouse et celui-ci demanda au pére de Njeri — née au
début des années 1930 - de lui donner une de ses nombreuses filles, comme le précise
Njeri : ‘Her father asked my father. Because you have so many girls, why don’t you
give my daughter one of them to be her child.””> Wambui paya la compensation matri-
moniale, grice a I'argent qu’elle avait gagné et épousa Njeri: elles vécurent d’abord a
Nanyuki, avant de recevoir un lopin de terre prés de Kikuyu, puis finalement de s’in-
staller dans la région de Nyeri en 1963. Njeri lui donna plusieurs enfants avec un
homme que Wambui choisit comme géniteur et lorsque les garcons furent en age
de se marier, Wambui se chargea de négocier la compensation matrimoniale pour
ses fils. En effet, Wambui se comportait comme un homme et ne parlait guére aux
femmes : ‘She never came about to mention any woman. She could mention men;
talk to a man, [...] she was [...] behaving like any other ordinary man.””® Lhistoire
de Wambui dévoile une autre facette du mariage femme-femme, celle d'une femme
indépendante 4gée d’une quarantaine d’années qui décide de fonder une famille au
moyen de ses économies et qui endosse, dans le quotidien, un rdle masculin : elle
boit des bieres avec les soldats en garnison qui la respecte profondément, incite son
pére a lui trouver une épouse, choisit le géniteur de ses enfants, ignore les femmes
lors des rituels et négocie la compensation matrimoniale de ses enfants directement
avec le pére de ses futures belles-filles.



16 (&) Y.DROZ

Les trois récits de vie que nous avons présentés ici (Cucu, Mathoni et Wambui) illus-
trée différents aspects du mariage femme-femme en pays kikuyu que nous retrouvons
dans la littérature ethnographique et les histoires de vie publiées au vingtiéme siecle.
L’histoire de Cucu dévoile la complexité de la relation matrimoniale, que ce soit au
sein d'un mariage homme-femme ou d’un mariage femme-femme. Dans le quotidien
du vécu, ce dernier ne se distingue pas d’autres types de mariages, ancrés dans les nais-
sances d’héritiers, la perpétuation des noms du lignage et de la propriété de la terre. Le
récit de Miathoni - 'ancienne nonne - parait plus singulier, mais il souligne 'implication
de sa famille qui accueille sans réserve son désir de devenir femme-époux : son pére
fournit le bétail pour le paiement de la compensation matrimoniale, comme il 'a fait
pour ses fils. En revanche, I'histoire de Wambui peint la figure d’une femme célibataire,
forte et indépendante, qui décide de son propre chef d’épouser une femme qui lui
donnera des enfants en payant la compensation matrimoniale, passant ainsi différentes
étapes de 'accomplissement personnel inscrit dans Iéthos kikuyu.

Conclusion

Etudier le mariage femme-femme en pays kikuyu nous indique que - paradoxalement -
ce type d’union ne présente pas une forme d’échappatoire a des femmes lesbiennes, mais
renforce une représentation patrimoniale et inégalitaire des relations homme-femme. En
effet, cette union souligne la fragilité de la position des veuves ou des femmes sans enfants
au sein du lignage de leur époux, puisqu’elle leur garantit une certaine stabilité. En outre,
les femmes qui y recourent adhérent a 'idéologie kikuyu qui accorde au stock de noms
du lignage et a leur reproduction, ainsi qu’a la transmission de la terre du lignage une
importance symbolique capitale.

Néanmoins, le mariage femme-femme apporte une éclatante confirmation au concept
de genre. En premier lieu, cette union présente un exemple paradigmatique de la distinc-
tion entre sexe biologique et genre social. La position semi-publique du géniteur l'illustre
bien : la fonction biologique de la reproduction lui est reconnue, alors que le role de pére
lui est interdit, bien que cela n’exclut pas des relations affectives entre les amants et avec
les descendants.

En second lieu, comme le soulignait Beth Greene : “The social construction of gender
is taken to its limits within woman—marriage.’77 En effet, 'exemple kikuyu montre que, si
la femme-époux n’adopte pas toujours un comportement masculin — et ne regoit que par-
tiellement la reconnaissance sociale d’un tel statut — elle n’en occupe pas moins une pos-
ition bien ambigué. D’une part, elle a payé la compensation matrimoniale de son épouse
et occupe — aux yeux de la communauté - la place de I'époux au sein du couple et —
surtout — de ‘pére’ face a ‘ses’ enfants légitimes. En fait, ce role de ‘pére’ est lui-méme
ambigu, car les enfants considérent la femme-époux a la fois comme un ‘pére’ gagne-
pain et symbole de l'autorité parentale, ainsi que comme une grand-mere affectueuse
et protectrice. D’autre part, la femme-époux ayant marié auparavant un homme
dispose de la propriété fonciere des terres de son lignage qu’elle pourra transmettre a
ses enfants : si elle devenait veuve, elle ne craindrait plus que le lignage de son mari
défunt cherche a la déposséder de sa terre. Toutefois, comme le rappelaient Njambi et
O’Brien, cette position de genre ‘masculine’ face au groupe ou aux descendants n’interdit
pas une riche vie affective entre les deux épouses, bien qu’elle soit — sauf exception —



JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 17

dénuée de toutes relations homosexuelles. En outre, face aux personnes qui ne sont pas
au fait que la femme-époux participe d’une telle union, celle-ci se comporte généralement
comme une femme. Avec ce type d’'union, nous sommes face & un genre ‘fluide.’

Toutefois, le mariage femme-femme parait avoir moins de succes qu’au début du ving-
tieme siecle, lorsqu’il correspondait — grosso modo - a 3% des unions en pays kikuyu. En
dépit des assauts des missionnaires et des Eglises, dont certaines interdisaient les sacre-
ments aux familles qui avaient des filles dans ce genre d’union, ce mariage a continué de
se célébrer aprés 'Indépendance et jusque dans les années 1980, voire 1990. Aujourd’hui,
nos interlocuteurs affirment qu’il ne se pratique plus et expliquent cela par la ‘nouvelle’
possibilité d’adopter des enfants ou de recourir a la procréation assistée. Si ces raisons
peuvent expliquer en partie 'abandon de cette union, les campagnes contre ’homosex-
ualité ont fortement contribué a la rendre impopulaire. En effet, les interlocutrices qui
ont renoncé a nous rencontrer expliquaient leur refus par la crainte d’étre confondues
avec des lesbiennes. Cette peur semble moins présente dans les campagnes ol ce type
d’union parait étre toujours considéré comme faisant partie des coutumes kikuyus.

Approcher la thématique du mariage par cette pratique ‘exotique’ permet — grace aux
trois histoires matrimoniales présentées ci-dessus et confirmées par les autobiographies
qui ont fleuri au vingtiéme siécle — d’éclairer les heurs et malheurs des unions en pays
kikuyu :"® proposition de remariage ‘incestueux’, décés subits, conflits matrimoniaux
ou familiaux quant a 'héritage des terres du lignage. Ainsi, le mariage femme-femme pré-
sente I'une des ruses développées par les groupes sociaux pour pallier le péril de la
stérilité.

Endnote

1. Njambi and O’Brien, “Revisiting “Woman-Woman Marriage,” 14.

2. ‘When H. O’Sullivan’s article “Dinka Law and Customs” appeared in 1910, it was the first
time that woman-marriage was recorded from the Southern Sudan. Four years later, in
1914, Northcote Thomas reported what he called a woman-husband in his Anthropological
Report on Iba-Speaking Peoples of Nigeria. [In 1923,] J. Barton stated in his article “Notes
on the Kipsigis or Lumbwa Tribe” that this “strange custom” was also rather frequent in East
Africa. It was thereafter recorded from Southern Africa, where a total of nine of the ten
groups which practised it belonged to the same Sotho division of the Southern Bantu.” Kjer-
land, “When Women Take Wives,” 4.

3. Evans-Pritchard, Some Aspects of Marriage and the Family, 12-3; et Evans-Pritchard,
Kinship and Marriage Among the Nuer.

4. Herskovits, “A Note on ‘Woman Marriage’ in Dahomey,” 338.

Ibid., 339-340.

6. Leakey, The Southern Kikuyu before 1903, 800-801. Pour un état des lieux du mariage
femme-femme en Afrique, voir Greene, “The Institutions of Woman-Marriage in Africa”;
Krige, “Woman-Marriage, with Special Reference to the Lovedu”; O’Brien, “Female Hus-
bands in Southern Bantu Societies”; Cadigan, “Woman-to-Woman Marriage”, et Kjerland,
When women take wives.

7. Krige, “Woman-Marriage, with Special Reference to the Lovedu,” 25.

Smith Oboler, “Is the female husband a man?,” 75.

9. Greene “The Institutions of Woman-Marriage in Africa,” 395. Selon O’Brien, ce type de
mariage n’existe qu’en Afrique “Female Husbands in Southern Bantu Societies,” 110.
Selon Murray, Roscoe et Epprecht, ‘In East Africa, female husbands have been mentioned
among the Kuria, Iregi, Kenye, Suba, Simbiti, Ngoreme, Gusii, Kipsigis, Nandi, Kikuyu,

o

*



18 (& Y.DROZ

10.
11.

12.

13.
14.
15.
16.

17.
18.
19.
20.
21.
22.

23.

24.

25.

26.

27.
28.

29.

30.
31.

32.

33.
34.

35.

and Luo. In Sudan, they occurred among the Nuer, Dinka, and Shilluk’ Boy-Wives and
Female Husbands; Studies of African Homosexualities, 255. Alors que Stephens nous
apprend qu’une pratique apparemment similaire (-perekezi) existait parmi les ‘Bantu
North Nyanza speakers’ - Stephens, A History of African Motherhood : the Case of
Uganda, 700-1900, 51.

O’Brien, “Female Husbands in Southern Bantu Societies,” 112-13.

Voir pour les Igbos le travail d’Amadiume Male Daughters, Female Husbands; Gender and
Sex in an African Society.

Voir les analyses de Clark et Berman & Lonsdale sur cette somme ethnographique Clark,
“Louis Leakey as Ethnographer,” Berman and Lonsdale, “Louis Leakey’s Mau Mau: a
study in the politics of knowledge”.

Leakey, The Southern Kikuyu before 1903, 800.

Droz, Migrations kikuyus, 200-210.

Droz, “Circoncision féminine et masculine en pays kikuyus”.

Lonsdale, “The Moral Economy of Mau Mau”; et Lonsdale, “Moral Ethnicity and Political
Tribalism”.

Voir également Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 87.

Leakey, The Southern Kikuyu before 1903, 800.

Price, “The Changing Value of Children,” 420.

Njambi et O’Brien, “Revisiting ‘Woman-Woman Marriage’,” 3.

Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 90. Nous avons traduit ses citations de I'allemand.
Les Kikuyus précoloniaux considéraient que de nombreux rituels devaient se conclure par
une relation sexuelle censée ‘purifier’ les lieux ou les personnes de la souillure (thahu). Voir
Leakey, The Southern Kikuyu before 1903, 812-13 i. al.

Ibid., 800-1.

Adam and Kuria La terre en miettes, 19; Mackenzie Land, Ecology and Resistance in Kenya,
32-33.

Price, “The Changing Value of Children,” 420.

‘Aujourd’hui, le géniteur n’est que rarement choisi par la “femme active™ voir Tietmeyer
Gynaegamie im Wandel, 70; aussi Smith Oboler “Is the Female Husband a Man?,” 78; et
Starace She is My Husband.

Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 70.

‘La relation “belle-meére-belle-fille” est comparable a la relation “femme-époux-femme-
épouse”. Les enfants considerent la femme-époux comme la mére de leur meére soit leur
grand-mere et la désignent ainsi. En méme temps, elle est la personne détenant 'autorité
dans leur famille. [...] La femme-épouse se soumettait a l'autorité de la femme-époux
pour deux raisons : en premier lieu, elle provient d’une classe d’age plus jeune ; en
second lieu, la femme-époux avait payé sa compensation matrimoniale, ce qui signifiait
quelle devait accomplir ses devoirs légitimes” Tietmeyer Gynaegamie im Wandel, 98; Une
pratique similaire existe chez les Simbiti, un groupe de Kuria, voir Huber “Woman-Mar-
riage”; et voir également Tietmeyer Gynaegamie im Wandel, 95 concernant le statut
socio-économique.

‘Children born in these marriages refer to the female husband as “grandmother.”; voir Price,
“The Changing Value of Children,” 420.

Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 88.

De nombreux Kikuyus ont migré depuis le centre du Kenya vers la Vallée du Rift apres I'In-
dépendance (1963).

Njambi et O’Brien, “Revisiting ‘Woman-Woman Marriage’,” 16.

Smith Oboler, “Is the Female Husband a Man?,” 87.

Starace, She is my husband; En général, les Eglises chrétiennes refusent les sacrements a ces
femmes et a leurs enfants. Toutefois, il peut y avoir des positions différentes selon les prétres
ou les dénominations et certains acceptent leur présence lors des services religieux.

Kenya Catholic Bishops 1991, 21 cité dans Njambi and O’Brien, “Revisiting “‘Woman-
Woman Marriage’,” 18.



36.

37.
38.
39.
40.
41.
42.
43.
44.

45.
46.
47.
48.

49.
50.
51.
52.
53.
54.
55.
56.
57.
58.

59.

60.

61.

62.

63.

64.

65.

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 19

Lagat, “Effects of Religious Dissociation on Evangelization and Discipleship of Women,”
159.

Ibid., 182.

Kareithi, “A Historical-legal Analysis of Woman-to-woman Marriage in Kenya,” 4.

Ibid., 150.

Ibid., 148-58.

Ibid., 161.

Ibid., 162.

Ibid., 172.

Ce qui est confirmé par la loi sur le mariage de 2014 (Act 4); aussi Kareithi, “A Historical-
legal Analysis of Woman-to-woman Marriage in Kenya,” 1.

Ibid., 185.

Ibid., 226.

Njambi and O’Brien, “Revisiting ‘Woman-Woman Marriage’,” 9.

Nous avons évoqué ailleurs cette thématique extensivement, voir Droz, Migrations kikuyus,
200-10.

Mackenzie, “Land and Territory,” 96.

Ibid., 186.

Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 38-39.

Njambi and O’Brien, “Revisiting ‘Woman-Woman Marriage’,” 10.

Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 87.

Voir Spronk, Ambiguous Pleasures; Sexuality and New Self-definitions in Nairobi.

Voir Droz, Migrations kikuyus: des pratiques sociales a U'imaginaire; Ethos, réalisation de soi
et millénarisme, 185-94.

Njambi and O’Brien, “Revisiting ‘Woman-Woman Marriage’,” 13.

L’un de ces groups, Unduire wa Agikuyu regroupait plus de 77,000 membres en 2021.

FK, 29/1/21 : 7. Une autre interlocutrice affirme : ‘Woman-woman marriages today have
been replaced by single mothers, adoption and surrogate mothers’ (SE, 5/7/22: 23).
Précisions toutefois que ce récit n’a rien d’exceptionnel et résonne avec d’autres histoires de
vie relatées au vingtiéme sieécle. Voir par exemple Gatheru, Child of Two World; A Kikuyu’s
Story.

Du thé avec du lait et du sucre dont la proportion indique I'aisance de la famille : plus la
quantité de lait et de sucre est importante, plus la famille affiche son opulence.

Les femmes kikuyus se faisaient percer les oreilles dans lesquelles elles introduisaient des
médaillons de bois de plusieurs centimétres de circonférence et scarifier le mont de
Vénus lors des cérémonies de circoncision féminine. Voir Davison, Voices from Mutira:
lives of rural Gikuyu Women, Droz, “Circoncision féminine et masculine en pays
kikuyus : rite d’institution, division sociale et Droits de 'Homme”.

African Independent Pentecostal Church in East Africa (AIPCEA) voir Maupeu, “Identités
ethniques et christianisme vernaculaire”.

Précisons que la compensation matrimoniale s’inscrit dans une chaine d’échanges interfa-
miliaux. Ainsi, si la mére d’une future épouse, n’as pas recu de compensation matrimoniale
lors de son mariage - ou qu’elle n’a été que partiellement payée - sa fille ne pourra pas exiger
de compensation matrimoniale, ce qui est humiliant. Nous remercions Shelmith Wanjiru
Ndungu pour ces précisions.

L’un de nos interlocuteurs nous affirmait en 2020 : “The only name that we can change is
baptism name. That’s the only name that we change. But the custom [Kikuyu] name we
don’t change. And we can’t. Because we believe that those ancestors they are going to
come and start claiming something ... start doing something’ (FK). Cette affirmation
confirme les dires de nos interlocuteurs sur le plateau de Laikipia entre 1993 et 1995 ;
voir Droz, Migrations kikuyus, 200-211.

Leakey, The Southern Kikuyu before 1903. compare la compensation matrimoniale (riracio)
a une assurance mariage qui contraignait les époux a ne pas divorcer, en raison des
difficultés a “rendre” les biens transférés entre les familles.



20 (&) Y.DROZ

66. Leakey la mentionne, mais en précisant que cet ‘héritage’ n’impliquait aucun droit sur la sex-
ualité de la veuve qui pouvait choisir ses amants selon son bon vouloir ibid., 812. Toutefois,
Mackenzie est 'une des rares auteures a le mentionner pour les Kikuyus Land, Ecology and
Resistance in Kenya, 1880-1952, 32; 186., bien que la situation ne semble pas correspondre a
un ‘héritage’ de veuves, mais plus & un remariage préférentiel.

67. Hobsbawm and Ranger, The Invention of Tradition; Ranger, “The Invention of Tradition
Revisited”.

68. Selon les ‘coutumes’ kikuyus, seule la naissance d’'un enfant garantissait la pérennité d’une
union, ce qu’indiquait 'existence de deux termes pour évoquer des femmes mariées : Mathiki
pour les femmes mariées sans enfant et Mtumia pour les femmes mariées qui ont donné la
vie.

69. Voir par exemple Gatheru, Child of Two World.

70. FK, 29/1/21, 10-11.

71. Lockwood and Droz, “Unsettled Lineages”.

72. PNN 18/7/23 & MM 18/7/23.

73. W2W, 23/07/18, 35.

74. Le mouvement des Mau Mau (1952-6) correspond a une guerre civile intra-kikuyu et a un
mouvement anticolonial. Voir par exemple Anderson, Histories of the hanged, Elkins,
Imperial reckoning.

75. 23/07/18, 1211.

76. Ibid.

77. Greene, “The Institutions of Woman-Marriage in Africa,” 399.

78. Gatheru, Child of Two World; Karanja, Founding an African Faith; et Kariuki, A Bishop
facing Mount Kenya.

Remerciements

Cécile Feza Bushidi®, Shane Doyle, Marie-Aude Fouéré, Yonatan N. Gez, Janine Hibel, Hervé
Maupeu, Nicolas Mabillard, Marianne Modak, Fenneke Reysoo, Rachel Spronk et Anne Thévenot
ont, comme souvent, commenté une premiére version de ce texte : leurs critiques, toujours con-
structives, m’ont permis de 'améliorer, mais ses failles, éventuels manquements et autres erreurs
restent de mon entiére responsabilité. En outre, les commentaires des deux évaluateurs anonymes
de la revue m’ont permis d’en clarifier 'argument et je les en remercie grandement.

Déclaration de divulgation

Aucun conflit d’intéréts n’a été déclaré pour cet article.

Financement

Ce texte est issu du projet de recherche ‘Self-Accomplishment and Local Moralities in East Africa’
(SALMEA, 10001AL_182304/ANR-18-CE93-0009-01) financé par 'ANR et le Fond National
Suisse pour la recherche scientifique (FNS) (https://salmea.hypotheses.org). Nous avons conduit
une trentaine d’entretiens sur cette thématique, avec l'aide d’'un assistant de recherche et nous
remercions ici Victor Maina et Paul Ndung’u pour leur aide précieuse et leurs traductions précises.

Bibliography

Adam, M., and M. Kuria. La terre en miettes; Notes sur le systéme foncier traditionnel chez les
Gikuyu. Nairobi: Centre de recherches, d’échanges et de documentation; CREDU-IFRA, 1991.

Amadiume, I. Male Daughters, Female Husbands; Gender and Sex in an African Society. London:
Zed Books, 2015.


https://salmea.hypotheses.org

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES e 21

Anderson, D. Histories of the Hanged: Britain’s Dirty War in Kenya and the End of Empire.
London: W&N, 2006.

Berman, B., and J. Lonsdale. “Louis Leakey’s Mau Mau: a Study in the Politics of Knowledge.”
History and Anthropology 2 (1991): 143-204.

Cadigan, R. J. “Woman-to-woman Marriage: Practices and Benefits in Sub-Saharan Africa.”
Journal Comparative Family Studies 29, no. 1 (1998): 89-99.

Clark, C. M. “Louis Leakey as Ethnographer: On The Southern Kikuyu before 1903.” Canadian
Journal of African Studies 23, no. 3 (1989): 380-398.

Davison, ]. Voices from Mutira: Lives of Rural Gikuyu Women. Boulder, CO; London: Lynne
Rienner Publishers, 1989.

Droz, Y. “Circoncision féminine et masculine en pays kikuyu : rite d’institution, division sociale et
droits de 'Homme.” Cahiers d’Etudes africaines 158, no. XL-2 (2000): 215-240.

Droz, Y. “L’ethos du miramati kikuyu ; Schéme migratoire, différenciation sociale et individuali-
sation au Kenya.” Anthropos 95, no. 1 (2000): 87-98.

Droz, Y. Migrations kikuyus: des pratiques sociales a l'imaginaire; Ethos, réalisation de soi et
millénarisme. Neuchatel et Paris: Institut d’ethnologie & Maison des sciences de 'homme, 1999.

Elkins, C. Imperial Reckoning: The Untold Story of Britain’s Gulag in Kenya. New York: St. Martin’s
Press, 2005.

Evans-Pritchard, E. E. Kinship and Marriage among the Nuer, 1951.

Evans-Pritchard, E. E. Some Aspects of Marriage and the Family among the Nuer, The Rhodes-
Livingstone papers, 1945.

Gatheru, M. R. Child of Two World; A Kikuyu’s Story. New York: Praeger Publishers, 1964.

Greene, B. “The Institutions of Woman-Marriage in Africa: A Cross-cultural Analysis.” Ethnology
37, no. 4 (1998): 395-412.

Herskovits, M. J. “A Note on ‘Woman Marriage’ in Dahomey.” Africa 10, no. 3 (1937): 335-341.
d0i:10.2307/1155299.

Hobsbawm, E., and T. O. Ranger. The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University
Press, 1983.

Huber, H. ““Woman-Marriage’ in Some East African Societies.” Anthropos 63, no. 5 (1968): 745-752.

Karanja, J. Founding an African Faith; Kikuyu Anglican Christianity 1900-1945. Nairobi: Uzima
Press, 1999.

Kareithi, M. W. “A Historical-legal Analysis of Woman-to-woman Marriage in Kenya.” University
of Pretoria, 2018.

Kariuki, O. A Bishop facing Mount Kenya; An Autobiography, 1902-1978. Nairobi: Uzima Press,
1985.

Kjerland, K. A. “When African Women Take Wives: A Historiographical Overview”, The Nordic
Africa Institute Occasional Paper, no.6 (1997): 1-21.

Krige, E. J. “Woman-Marriage, with Special Reference to the Lovedu. Its Significance for the
Definition of Marriage.” Africa: Journal of the International African Institute 44, no. 1 (1974):
11-37. doi:10.2307/1158564.

Lagat, D. K. “Effects of Religious Dissociation on Evangelization and Discipleship of Women in
Woman-Woman Marriage among the Nandi people of Kenya.” African Multidisciplinary
Journal of Research 4, no. 1 (2019): 157-183.

Leakey, L. S. B. The Southern Kikuyu before 1903. London: Academic Press, 1977.

Lockwood, P., and Y. Droz. “Unsettled Lineages: Patrilineal Identity and the Threat of Women’s
Land Ownership in Central Kenya” (submitted 2025): 16.

Lonsdale, J. “The Moral Economy of Mau Mau: Wealth, Poverty, and Civic Virtue in Kikuyu
Political Thought.” Chap. In Unhappy Valley, Conflict in Kenya and Africa; Violence and
Ethnicity, edited by B. Berman and J. Lonsdale, 315-504. London: James Currey, Heinemann
Kenya & Ohio University, 1992.

Lonsdale, J. “Moral Ethnicity and Political Tribalism.” Chap. In Inventions and Boundaries:
Historical and Anthropological Approaches to the Study of Ethnicity and Nationalism: Papers
from the Researcher Training Course Held at Sandbjerg Manor, 23 to 29 May 1993, edited by
J. Hultin, and P. Kaarsholm, 131-150. Roskilde: Roskilde University, 1994.


https://doi.org/10.2307/1155299
https://doi.org/10.2307/1158564

22 (&) Y.DROZ

Mackenzie, F. “Land and Territory: The Interface Between Two Systems of Land Tenure,
Murang’a District, Kenya.” Africa 59, no. 1 (1989): 91-109.

Mackenzie, F. Land, Ecology and Resistance in Kenya, 1880-1952. Edinburgh: Edinburgh
University Press, 1998.

Maupeu, H. “Identités ethniques et christianisme vernaculaire : 'exemple des Kikuyu et des Meru
du Kenya.” Doctoral thesis, Pau, 1991.

Murray, S., W. Roscoe, and M. Epprecht. Boy-Wives and Female Husbands: Studies in African
Homosexualities. New York: New York University Press, 2021.

Njambi, W. N., and W. E. O’Brien. “Revisiting “Woman-Woman Marriage”: Notes on Gikuyu
Women.” NWSA Journal 12, no. 1 (2000): 2-23.

O’Brien, D. “Female Husbands in Southern Bantu Societies.” Chap. In Sexual Stratification; A
Cross-Cultural View, edited by A. Schlegel, 109-126. New York: Columbia Univ. Press, 1977.

Price, N. “The Changing Value of Children Among the Kikuyu of Central Province, Kenya.” Africa
66, no. 3 (1996): 411-436.

Ranger, T. O. “The Invention of Tradition Revisited: The Case of Colonial Africa.” Chap. In
Legitimacy and the State in Twentieth-Century Africa; Essays in Honour of A. H. M. Kirk-
Greene, edited by T. Ranger, and O. Vaughan, 62-111. London: Macmillan Press &
St. Anthony’s College, 1993.

Smith Oboler, R. “Is the Female Husband a Man? Woman/Woman Marriage among the Nandi of
Kenya.” Ethnology XIX (1980): 69-88.

Starace, M. She is My Husband : Navigating Discourses on Relatedness, Reproduction, Gender and
Christianity among the Simbiti of Tanzania. Saarbriicken: Lambert Academic Publishing, 2009.

Stephens, R. A History of African Motherhood: The Case of Uganda, 700-1900. Cambridge:
Cambridge University Press, 2013.

Tietmeyer, E. Gynaegamie im Wandel; Die Agikuyu zwischen Tradition und Anpassung. Miinster:
Lit Verlag, 1991.



	Abstract
	Anthropologie historique du Mariage Femme-Femme parmi les Kikuyus
	Mariage et Choix de l’Épouse
	Le Géniteur
	Les Relations entre les Épouses et avec leurs Descendants
	Le Droit kenyan et le Mariage Femme-Femme

	Les Raisons du mariage Femme-Femme
	Ethnographie du Mariage Femme-Femme
	Conclusion
	Endnote
	Remerciements
	Déclaration de divulgation
	Financement
	Bibliography

