
Journal of Eastern African Studies

ISSN: 1753-1055 (Print) 1753-1063 (Online) Journal homepage: www.tandfonline.com/journals/rjea20

Les heurs et malheurs du mariage femme-femme
en pays kikuyu, Kenya

Yvan Droz

To cite this article: Yvan Droz (25 Jan 2026): Les heurs et malheurs du mariage
femme-femme en pays kikuyu, Kenya, Journal of Eastern African Studies, DOI:
10.1080/17531055.2025.2610843

To link to this article:  https://doi.org/10.1080/17531055.2025.2610843

© 2026 The Author(s). Published by Informa
UK Limited, trading as Taylor & Francis
Group

Published online: 25 Jan 2026.

Submit your article to this journal 

View related articles 

View Crossmark data

Full Terms & Conditions of access and use can be found at
https://www.tandfonline.com/action/journalInformation?journalCode=rjea20

https://www.tandfonline.com/journals/rjea20?src=pdf
https://www.tandfonline.com/action/showCitFormats?doi=10.1080/17531055.2025.2610843
https://doi.org/10.1080/17531055.2025.2610843
https://www.tandfonline.com/action/authorSubmission?journalCode=rjea20&show=instructions&src=pdf
https://www.tandfonline.com/action/authorSubmission?journalCode=rjea20&show=instructions&src=pdf
https://www.tandfonline.com/doi/mlt/10.1080/17531055.2025.2610843?src=pdf
https://www.tandfonline.com/doi/mlt/10.1080/17531055.2025.2610843?src=pdf
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1080/17531055.2025.2610843&domain=pdf&date_stamp=25%20Jan%202026
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1080/17531055.2025.2610843&domain=pdf&date_stamp=25%20Jan%202026
https://www.tandfonline.com/action/journalInformation?journalCode=rjea20


Les heurs et malheurs du mariage femme-femme en pays 
kikuyu, Kenya
Yvan Droz

Anthropologie et Sociologie, Institut de hautes études internationales et du développement, Genève, Suisse

ABSTRAIT  
À partir de l’exemple kikuyu et en nous inspirant des cas de 
l’Afrique de l’Est, voire australe, nous présentons un regard 
synthétique sur le mariage femme-femme, ainsi que sur son 
expression actuelle au Kenya central, où il se pratique toujours, 
bien que de façon restreinte aujourd’hui. Nous proposons une 
perspective d’anthropologie historique en présentant les 
transformations qu’a subi ce type d’union, avant d’analyser les 
données issues d’entretiens que nous avons conduits entre 2019 
et 2023 dans les environs de Nairobi et en Province Centrale 
(Nyeri et Murang’a). Nous nous fondons sur les quelques 
recherches conduites sur cette pratique en Afrique de l’Est où 
l’accomplissement personnel passe toujours par le mariage et la 
procréation – si possible de garçons. Paradoxalement, le mariage 
femme-femme renforce une représentation patrimoniale et 
inégalitaire des relations homme-femme. Cette union souligne la 
fragilité de la position des veuves ou des femmes sans enfants au 
sein du lignage de leur époux, puisqu’elle leur garantit une 
certaine stabilité dès la naissance d’un garçon. En outre, les 
femmes qui y recourent adhèrent à l’idéologie kikuyu qui accorde 
au stock de noms du lignage et à leur reproduction, ainsi qu’à la 
transmission de la terre du lignage une importance symbolique 
capitale.

ARTICLE HISTORY
Received 16 October 2025 
Accepted 17 December 2025  

KEYWORDS  
Marriage femme-femme; 
Kikuyu; Kenya; patrilignage; 
transmission

Flexibility, heterogeneity, and ambiguity appear as guiding principles in explaining such 
marriages, rather than being governed by somewhat rigid social rules, as the literature so 
often implies.1

Curiosité anthropologique au parfum d’exotisme d’une Afrique mystérieuse, le 
mariage femme-femme n’a paradoxalement que peu suscité l’intérêt des anthropologues 
en dépit de sa description dans les travaux des premiers chercheurs.2 Or, les anthropo
logues n’ont pas attaché l’importance qu’elle mérite à cette façon originale de contourner 
l’absence de descendance – en particulier masculine –, et nous ne disposons que de peu 
d’informations sur les détails de sa pratique. À partir de l’exemple kikuyu et en nous 
inspirant des cas de l’Afrique de l’Est, voire australe, nous proposons un regard 

© 2026 The Author(s). Published by Informa UK Limited, trading as Taylor & Francis Group 
This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License (http://creativecommons.org/ 
licenses/by/4.0/), which permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly 
cited. The terms on which this article has been published allow the posting of the Accepted Manuscript in a repository by the 
author(s) or with their consent. 

CONTACT  Yvan Droz yvan.droz@graduateinstitute.ch Anthropologie et Sociologie, Institut de hautes études 
internationales et du développement, Chemin Eugène-Rigot 2 (P1-513), Case postale 1672, Genève 1 1211, Suisse

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 
https://doi.org/10.1080/17531055.2025.2610843

http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1080/17531055.2025.2610843&domain=pdf&date_stamp=2026-01-23
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:yvan.droz@graduateinstitute.ch
http://www.tandfonline.com


synthétique sur le mariage femme-femme, ainsi que sur son expression actuelle au Kenya 
central, où il se pratique toujours, bien que de façon restreinte aujourd’hui. Nous étu
dions ici le mariage femme-femme en pays kikuyu et offrons une perspective d’anthro
pologie historique en présentant les transformations qu’a subi ce type d’union, avant 
d’analyser les données issues d’entretiens que nous avons conduits entre 2019 et 2023 
dans les environs de Nairobi et en Province Centrale (Nyeri et Murang’a). Nous nous 
fondons sur les quelques recherches conduites sur cette pratique en Afrique de l’Est 
où l’accomplissement personnel passe toujours par le mariage et la procréation – si poss
ible de garçons.

Au-delà de cet aspect ethnographique, nous dissipons une équivoque, celle qui associe 
cette forme d’union avec des pratiques lesbiennes. En effet, rien dans nos entretiens ne 
laisse entendre que ce mariage aurait dissimulé des relations sexuelles entre deux 
femmes. Au contraire, même si une affection réelle apparait parfois entre les deux con
jointes, ce mariage se conclut pour maintenir la continuité d’un lignage patrimonial, que 
ce soit la transmission symbolique des noms ou plus matérielle de la terre. Cela souligne 
l’importance de mettre au monde des fils, afin qu’ils puissent hériter de la terre du lignage 
et porter ses noms. La présence de fils garantit également l’appartenance des mères au 
lignage de l’époux, lorsqu’il est présent ou au lignage du père de la femme-époux. Para
doxalement, cette union entre deux femmes renforce l’idéologie patriarcale qui prévaut 
dans la société kikuyu et plus généralement des sociétés bantoues.

Au-delà de l’intérêt purement ethnographique du mariage femme-femme, celui-ci 
permet de souligner l’importance du genre qui parait parfois fluctuer dans les relations 
au sein de ce type de mariage, alors que la division sexuelle des tâches assigne des pos
itions masculine ou féminine à chacune des épouses. En outre, le géniteur joue bien 
une fonction ‘biologique’, mais n’occupe en aucun cas un genre de ‘père’. Cette union 
pose également la question des générations biologiques lorsque, comme nous le 
verrons, les termes d’appellation brouillent la distinction générationnelle. Ainsi, la 
femme-époux est quelquefois considérée comme la grand-mère des enfants de sa 
femme-épouse, ce que confirme souvent la dation des noms.

Certes, nous ne nous trouvons pas dans un ‘présent ethnographique’ immuable et les 
transformations des pratiques d’héritage et légales affaiblissent aujourd’hui l’importance 
patrimoniale de cette union entre deux femmes. D’une part, le cadre juridique kenyan 
insiste sur l’égalité de l’héritage entre les fils et les filles, d’autre part, au vu de l’augmenta
tion du nombre de mères célibataires et des divorces, les pères ont toujours plus tendance 
à garantir la possession d’un lopin de terre à leurs filles, parfois au grand dam de leurs fils. 
Il convient maintenant de nous pencher sur l’histoire de cette union singulière, avant 
d’en présenter le contexte légal.

Evans-Pritchard – sans doute surpris de rencontrer ce type d’union qu’il compare au 
‘mariage fantôme’ (ghost-marriage) – l’évoque dans son article sur le mariage chez les 
Nuers du Sud-Soudan en soulignant : ‘These vicarious marriages by women or on 
behalf of women are very rare and of little social importance. […] On the other hand 
ghost-marriages in which a man takes a wife to the name of a dead kinsman are so 
common that several cases can be recorded in even the smallest village.’3 Melville Hers
kovits le mentionne au début des années 1930 dans ses travaux sur le Dahomey d’alors et 
il précise : ‘It occurs but rarely among commoners, but is frequent in upper class families, 
particularly among royalty, with girls of commoner or slave status figuring most often as 

2 Y. DROZ



the female mates.’4 et affirme que ce type d’union créait des matrilignages.5 Louis Leakey 
le détaille pour les Kikuyus du Kenya précolonial dans sa somme ethnographique publiée 
en 1977, mais dont la rédaction date du début des années 1930.6

Il semble qu’en dépit des propos prudents d’Evans-Prichard (il reconnaît par ailleurs 
qu’il n’en sait pas grand-chose), ce type de mariage pouvait représenter jusqu’à un tiers 
des unions dans certaines situations spécifiques. Ainsi, Krige nous apprend qu’en Afrique 
du Sud: ‘I have found its highest incidence outside the royal capital [of Lovedu People] 
itself to be only 5 per cent of the total number of married women in the community. In 
the capital, where there is 75 married women in a population of 312 the proportion of 
woman-marriage was 37 per cent.’7 Il semble pourtant que les Lovedu de la capitale 
royale présentent un très haut taux de mariage femme-femme au regard des rares 
chiffres dont nous disposons. En général, il se situe plutôt entre 1 et 3%8 des mariages 
dans la quarantaine de sociétés qui le connaissent en Afrique, dont une dizaine au 
Kenya.9

Il est de coutume de distinguer, outre le ‘mariage fantôme’ (ghost-marriage), deux 
types de mariages femme-femme.10 En premier lieu, un mariage où la femme-époux 
‘remplace’ son époux ou son fils décédé – le vicarious marriage des Nuers – pour perpé
tuer le lignage de son époux et assurer la sécurité foncière des terres dont elle dispose. En 
effet, les hommes du lignage craignent souvent que la veuve se remarie et ‘vole’ les terres 
du lignage en les donnant à son nouvel époux. Ils tentent de la déposséder et un mariage 
femme-femme lui permet donc de pallier ce danger. En second lieu, un mariage femme- 
femme ‘autonome’ où des femmes riches paient la compensation matrimoniale (bride
wealth) pour épouser une femme qui leur donnera des enfants, leur offrant ainsi le 
statut social d’une femme accomplie, puisque dans de nombreuses sociétés africaines, 
l’accomplissement personnel féminin – et masculin – passe obligatoirement par le 
mariage et la maternité ou la paternité. Une fois ces étapes franchies, la femme-époux 
peut – enfin – continuer son chemin vers un statut respecté et reconnu inscrit dans les 
moralités locales. Ce dernier type de mariage femme-femme a principalement lieu 
chez des femmes occupant des positions politiques importantes (Afrique australe), à la 
tête d’une entreprise commerciale florissante (Nigeria et Bénin) ou agissant comme devi
neresse ou thérapeute traditionnelle.11

Anthropologie historique du Mariage Femme-Femme parmi les Kikuyus

Dans les deux seules pages dédiées au mariage femme-femme sur les 1340 que compte sa 
somme sur les Kikuyus, Louis Leakey nous apprend qu’avant les années 1930 :12

Sometimes a man who had no living brother, half-brother, or son died leaving everything to 
his widow or widows, rather than to a male cousin, as would normally have been the case. If 
all of these widows were still of childbearing age they might all take lovers with a view to 
bearing sons who would inherit the property and keep the family name alive. If one 
among them was past childbearing herself, she had the right, and was indeed actually 
expected, to marry a wife herself, in order that her wife might bear sons, thus preserving 
the family name and keeping the family property intact. All children born to the wife of 
a widow then became the children of the widow’s deceased husband’s family and clan.13

Il semble donc que ce type de mariage n’avait rien d’exceptionnel et était même prescrit 
pour les veuves sans garçons pour maintenir la terre du défunt au sein de son lignage et 

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 3



préserver le stock de noms personnels supposés assurer une forme d’immortalité aux 
membres du lignage.14

En effet, l’éthos de l’homme accompli kikuyu exigeait d’engendrer des descendants 
capables d’hériter de la terre, c’est-à-dire des garçons, et de perpétuer les noms du 
lignage.15 Chaque lignage, fondé par l’ancêtre éponyme ayant ‘coupé la forêt’ pour la 
mettre en culture et acquérir ainsi une forme de propriété sur la terre défrichée, disposait 
d’un stock de noms personnels qui devaient être transmis aux descendants – filles et 
garçons – car, comme le disait l’une de nos interlocutrices sur le plateau de Laikipia 
en 1994 : ‘There is a saying (a Kikuyu one) mũndu ũri mwana ndakuaga whoever has 
a child will never be forgotten, since this child will be named after him/her.’16 Le souvenir 
des personnes se transmettait donc grâce à la dation des noms, d’où l’importance des 
enfants, ce qui contribue à expliquer l’existence du mariage femme-femme chez les 
Kikuyus, en cas de stérilité de l’un des conjoints.17

Penchons-nous maintenant sur les détails du mariage femme-femme pour en vérifier 
la supposée similitude avec le mariage homme-femme. Nous abordons ici le choix de 
l’épouse, la position du géniteur et les relations entre épouses et avec leurs enfants, 
avant de nous interroger sur les raisons de ce mariage.

Mariage et Choix de l’Épouse

Revenons à la somme ethnographique de Louis Leakey qui nous apprend que : 

When such a woman decided to marry a girl, she usually first proposed to the girl herself, 
and then asked some elderly male friend to assist her in the negotiations as though she were 
his son. The whole negotiations were then carried out exactly in the manner described for 
the normal marriage of a first wife; the marriage payments and the stalled animals, etc. being 
provided by the widow.18

Seul un détail géographique – le fait de rejoindre son ‘époux’ directement dans sa rési
dence et non pas dans celle de la mère de celui-ci – sépare les deux mariages, un fait 
confirmé par Price, pour qui le mariage femme-femme ne se distinguait pas d’un 
mariage homme-femme classique : 

The woman-woman marriage is based upon a quid pro quo: the wife secures access to land 
for herself and her children […]; the female husband achieves economic security and 
support in her old age. Childbearing is the main obligation that the wife has in the union 
[…]. The woman-woman marriage […] follows the prescribed rules for male-female mar
riages: bridewealth is required in full (given by the female husband to her wife’s lineage to 
transfer the fertility of the wife to the female husband’s deceased husband’s lineage), the 
female wife resides in the female husband’s house, and traditional Kikuyu naming 
customs are followed.19

En fait, tout se passe comme si ce mariage n’avait rien d’extraordinaire et que seul le fait 
que les deux conjointes soient de sexe féminin pouvait apparaître curieux aux yeux d’un 
observateur étranger : les obligations rituelles sont respectées, la compensation matrimo
niale est payée, la responsabilité de chacune des conjointes correspond à la division sex
uelle des rôles prescrits, les noms du lignage sont donnés selon la coutume kikuyu. Seuls 
les termes d’appellation distinguent la femme-époux d’un époux : ses enfants la nomment 

4 Y. DROZ



grand-mère et non père, comme si l’évidente réalité sexuelle reprenait le dessus sur le 
genre.

Njambi et O’Brien détaillent l’annonce du mariage à partir des huit entretiens qu’ils 
ont conduit à la fin des années 1990 à Murang’a, dans la région où Price avait travaillé 
quelques années auparavant : 

Kuhikania, the process of getting married, and uhiki, the marriage ceremony, takes place in 
the same manner for woman-woman marriages as with woman-man marriages. In fact, 
there is no separate term to differentiate a woman-woman marriage from a woman-man 
marriage. […] The woman seeking a marriage partner, the muhikania, announces, either 
through a kiama (a customary civic organization) or through her own effort, her desire 
to find a marriage partner, or muhiki.20

On le constate, aucune différence entre un mariage homme-femme ou femme-femme.
La similitude entre les deux mariages est confirmée par Tietmeyer qui affirme : ‘pour 

tout Kikuyu qui conserve un lien avec sa culture traditionnelle, le fait qu’un enfant pro
vienne d’une famille de mariage femme-femme ou “normale”, car l’union légitime entre 
femmes n’a rien d’anormal.’21 Toutefois, cette chercheure continue en précisant que cer
tains jeunes ne connaissent plus ce type de mariage et que parfois les enfants des familles 
femme-femme sont discriminés à l’école. En effet, chacun sait immédiatement en appre
nant le ‘nom de famille’ d’un enfant s’il est issu d’un mariage femme-femme ou d’une 
mère célibataire. Dans ce cas, ils portent comme ‘nom de famille’ le prénom de leur 
mère et non pas un prénom masculin, comme le veut l’usage. La dation des noms suit 
un ordre bien précis pour les ‘prénoms’ issus du stock de noms du lignage. Les ‘noms 
de famille’ reprennent le prénom du père (par exemple Kamau wa Maina, i. e. Kamau 
fils de Maina) et si un nom féminin suit leur prénom (Kamau wa Wanjiru, i.e. Kamau 
fils de Wanjiru, un nom féminin), l’évidence éclate au grand jour : l’enfant est issu soit 
d’un mariage femme-femme, soit d’une mère célibataire. Ainsi, les données historiques 
dont nous disposons confirment la forte similitude entre les mariages homme-femme 
et femme-femme qui semblent bien constituer une seule et même réalité dans l’imagi
naire kikuyu : ils portent le même nom vernaculaire, le déroulement des fiançailles et 
du mariage suit le même cours, seuls les termes d’appellation entre les époux ou avec 
les descendants changent. Cependant, un élément biologiquement nécessaire apparaît: 
le géniteur.

Le Géniteur

Continuons avec Louis Leakey qui détaille le processus matrimonial : 

Meanwhile, a hut for the young bride was being built, and when the girl moved in for the 
consummation of the marriage by ceremonial sexual intercourse, this sacrifice was per
formed by a man of the husband’s age-group, chosen by the female husband to act for 
her.22 […] After the pair of ceremonial sex acts has taken place twice, […] the man who 
had acted on behalf of the female husband ceased to have anything to do with the bride. 
Her female husband then sent for her and asked her what man she would like as her physical 
husband for the rest of her life, and the girl chose a man for herself. Usually this man was 
already married and had a home of his own elsewhere. Having been thus chosen, he told his 
own wife or wives of the arrangement […]. Girls were usually perfectly willing to be married 
by rich widows in this way, for they had a physical husband of their own choosing, and the 

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 5



prospect that every son they bore would become the inheritor of large flocks and posses
sions. The physical husband of a widow’s wife had, of course, no authority whatever over 
the children or over his physical wife’s property when the female husband died. His part 
was simply that of a physical father.23

Il apparaît donc qu’au Kiambu, au sud du pays kikuyu où Leakey a rencontré ses inter
locuteurs au début des années 1930, la femme-épouse disposait alors d’une grande liberté 
dans le choix du géniteur et que sa position était enviée.

Selon Tietmeyer qui conduisit son terrain à Kiambu, Murang’a et Nyeri au milieu des 
années 1980, aux temps précoloniaux, la femme-époux choisissait souvent le géniteur, 
parfois parmi ses parents ou ceux de son mari défunt, mais la femme-épouse était égale
ment consultée et pouvait parfois proposer des hommes de son choix. Ce géniteur est 
nommé le ‘porteur d’épée’, mwenda rũhio, car il était censé ne posséder que son épée 
et ne pas disposer de terre, ce qui en faisait un mũhoi (dépendant généralement 
pauvre).24 Cette appellation soulignait que son rôle ne relevait en rien de la paternité 
sociale et se limitait à sa paternité biologique. En effet, le premier élément devant permet
tre d’entamer les différentes étapes vers l’accomplissement personnel était bien la posses
sion de terre, alors que le dépendant ne jouissait que de droits d’usage plus ou moins 
étendus. Cette stricte limitation à la paternité biologique, bien qu’elle ne nous dise rien 
sur les liens affectifs qui pouvaient lier le géniteur aux enfants de la femme-épouse, est 
confirmée par Price : ‘The genitor(s) of children born to the wife do(es) not assume 
the role of father, nor do(es) they (he) have any rights or responsibilities in relation to 
the children.’25

Aujourd’hui, il ne semble plus que la femme-époux intervient dans le choix du géni
teur, ce qui est également confirmé par d’autres situations ethnographiques.26 D’ailleurs, 
il ne s’agit parfois pas d’un seul géniteur et la femme-épouse dispose de la liberté de 
choisir différentes personnes pour remplir ce rôle et d’avoir ainsi des enfants de plusieurs 
géniteurs différents : ‘Fréquemment, la femme-épouse avait des enfants de plusieurs 
hommes différents. Je n’ai connu que quatre femme-épouse [sur 14] qui avaient eu plu
sieurs enfants du même homme.’27 L’auteure continue en précisant que, lorsqu’elle 
demande aux femmes-époux ce qu’elles pensent de ce comportement, leurs réponses 
soulignent la crainte de voir leur femme-épouse divorcer ou s’enfuir avec leur amant.

Les Relations entre les Épouses et avec leurs Descendants

Une certaine confusion règne dans la littérature quant aux termes d’appellation au sein 
d’un mariage femme-femme kikuyu. En aucun cas semble-t-il, la femme-époux est 
appelée par le terme de ‘mari’, la relation entre les deux femmes s’inscrivant dans une 
relation de type belle-mère/belle-fille avec les termes d’appellation idoines, cela bien 
que la position de la femme-épouse corresponde à celle d’une épouse d’un mariage hét
érosexuel, même si elle dispose souvent d’une grande liberté sexuelle et obtient un statut 
socioéconomique aisé.28 Quant aux enfants, ils considèrent la femme-époux comme une 
grand-mère maternelle et la femme-épouse comme leur mère.29 Ceci est confirmé par 
Tietmeyer, qui précise toutefois que cette relation est en quelque sorte ambiguë : d’un 
côté, les enfants voient la femme-époux comme une grand-mère et s’inscrivent dans 
une relation affective chaleureuse; d’un autre côté, celle-ci occupe bien la fonction de 
père qui finance les frais de scolarité, de santé, etc., et ils en respectent l’autorité de 

6 Y. DROZ



cheffe de famille.30 Lors des entretiens que nous avons conduits à Kabete, Murang’a et 
Nyeri entre 2019 et 2023, cette ambiguïté s’est également manifestée : dans la plupart 
des cas, les enfants appelaient la femme-époux ‘cucu’ (grand-mère), alors que la 
femme-épouse la nommait ‘mère’, ce qui ne se produit jamais au sein d’un couple 
homme-femme.

Toutefois, ces termes d’appellation pouvaient varier selon les cas. Dans la vallée du 
Rift, Njambi et O’Brien affirment que :31

[The women] consistently referred to each other using the terms mutumia wakwa and muka 
wakwa, which when used by these women translates as ‘co-wife,’ or muiru wakwa, which 
translates as ‘partner in marriage,’ indicating the mutual respect and relative equality 
between them. While most women in our study who initiate the marriages tended to be 
women with social influence and/or relatively greater material wealth, within the marriages 
both women interpreted their relationship as semiotically and materially equal. Further
more, women in our study rejected any male-association with their position of initiator 
of the marriage. None of the women interviewed indicated that they aspired to be like 
‘males’.32

Il n’y a donc aucune confusion entre le genre et le sexe dans ce type de mariage, en dépit 
du fait que les époux soient deux femmes et reprennent généralement les fonctions et les 
rôles d’un époux et d’une épouse. En outre, comme le soulignent Njambi et O’brien, ce 
type de mariage présente également des relations affectives fortes entre les deux épouses, 
ce qui peut être une des raisons qui président à cette union et qu’il ne faut pas confondre 
avec des relations homosexuelles.

Le Droit kenyan et le Mariage Femme-Femme

Même si le mariage femme-femme fut condamné très tôt par la plupart des Églises mis
sionnaires au Kenya, ni l’État colonial ni l’État indépendant ne le rendirent illégal. L’on 
imagine la réaction des missionnaires face au mariage femme-femme au début de la colo
nisation : elle oscillait entre incompréhension et rejet. Les Églises missionnaires expulsèr
ent les membres de telles familles des sacrements, ce qui contribua à la perte de popularité 
de ce mariage.33 Au début des années 1990, les Églises kenyanes – comme en Tanzanie 
d’ailleurs – continuaient d’interdire l’accès aux sacrements aux femmes d’une telle union 
et refusaient de baptiser leurs enfants :34

Recent baptism guidelines from the Catholic Church in Kenya include their policy on, in 
their words, “women who ‘marry’ other women”: In regard to this traditional practice, 
the first step is to insist that this arrangement be given up completely and that meantime 
[sic] all those involved, plus any other persons directly responsible for the arrangement, 
be denied the sacraments. After the women have separated completely, each one will be 
helped separately and any infants will be baptised.35

Aujourd’hui, la situation n’a guère changé et les enfants issus de ces unions ne peuvent 
toujours pas – sauf exceptions – recevoir le baptême, tandis que les épouses ne peuvent 
participer à la communion : ‘The practice is regarded as sinful by the church, because it 
means children will be born in an arrangement regarded as adultery. Even the children 
born in this arrangement are not regarded as legitimate in the church’.36 L’auteur con
tinue en soulignant les souffrances qu’une telle attitude peut susciter : 

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 7



The study [among Nandi woman-woman marriage] also demonstrated that many women 
and children go through gruelling experiences in their churches […] they are treated 
either too cautiously, or in demeaning ways, which make them either endure their 
church membership or leave church completely.37

Pourtant, ce type de mariage fut toujours reconnu légalement comme un mariage ‘cou
tumier’ ou ‘traditionnel’ : ‘For there to be a valid customary marriage, there must be at 
least four essential elements. These are: capacity, consent, payment of marriage consider
ation, and cohabitation.’38 Ainsi, pour autant que ce type d’unions remplisse ces quatre 
conditions et soit reconnu comme tel par le voisinage ou la communauté dans laquelle vit 
le couple, ce mariage ne posait pas de difficultés particulières aux autorités coloniales 
britanniques. Toutefois, Kareithi précise que : 

The East African Marriage Ordinance which was passed in 1902 provided that any native 
who was married under the Ordinance would not be subject to customary law, which 
meant that they had to adhere to the rules of English marriage, including monogamy.39

Ainsi, la seule reconnaissance légale de ce mariage se trouvait bien dans la coutume, ce 
qui reste le cas jusqu’à aujourd’hui. En dépit de tentatives de proposer une loi sur le 
mariage dès 1967, le nouvel État indépendant reprit purement et simplement la légis
lation coloniale en la matière.40 Il fallut attendre la nouvelle constitution de 2010 qui 
ouvrait la possibilité d’une réforme du droit du mariage pour en voir la concrétisation 
dans la loi de 2014.

Ainsi, la Constitution de 2010 affirmait que : ‘The definition of marriage […] provides 
that it is a voluntary union between a man and a woman’, ce qui semblait interdire le 
mariage femme-femme.41 Or, quatre ans plus tard, la loi sur le mariage reconnaissait 
cinq formes légales de mariage : chrétien, hindou, civil, musulman et coutumier, les 
deux derniers acceptant la polygamie. Pour le mariage coutumier, la loi de 2014 précisait 
que : 

On the provisions of customary law, the Act provides that recognition of customary law is 
based on the customs of one or both parties. This is an explicit provision and binds the court 
to the recognition of customary marriages. It provides for the payment of a dowry [la com
pensation matrimoniale (bridewealth)] where the customs require it and concede that a 
token amount is a sufficient proof of marriage.42

La reconnaissance du mariage coutumier ouvrait ainsi la voie à la reconnaissance du 
mariage femme-femme et c’est dans cette brèche que s’engouffrèrent les juges lorsqu’ils 
furent appelés à juger des questions de divorce ou d’héritage des terres dans des cas de 
mariage femme-femme.

Pourtant, la jurisprudence kenyane n’a pas attendu la nouvelle constitution pour 
déterminer la légalité du mariage femme-femme. [En 2008, un juge] 

was persuaded that in Kikuyu custom, woman-to-woman marriage did exist, however, 
certain criteria had to be followed to ensure the validity of the marriage. These were that 
the woman undertaking the marriage had to be a childless widow and that the purpose of 
undertaking the marriage was to beget progeny for the deceased husband.43

Ainsi, la jurisprudence kenyane avait déjà reconnu ce type de mariage et la nouvelle con
stitution ne modifia pas la pratique des juges, en dépit de son article 45(2) déterminant 
que le mariage constituait l’union d’un homme et d’une femme.44

8 Y. DROZ



La jurisprudence continua de préciser les conditions nécessaires à la reconnaissance 
légale du mariage femme-femme – reconnaissance essentielle dans les conflits de succes
sion et d’héritage – en confirmant en 2013 l’exigence du paiement de la compensation 
matrimoniale.45 Les nombreux cas juridiques étudiés par Kareithi, ainsi que les dizaines 
d’articles de presse que nous avons collectés, montrent que son sort ne diffère guère des 
autres types de mariages : contestation sur les conditions du divorce, partage de l’héritage 
foncier, reconnaissance des enfants comme héritiers légitimes, etc. En outre, dans une 
réponse à un rapport du Comité des Droits de l’Homme en 2006, le gouvernement du 
Kenya affirmait : 

Depending on the customs involved, woman to woman marriages are also valid but these 
have different arrangements from same sex marriages as practiced in other countries. 
These are commonly practiced by wealthy women who are not able to get children and 
so they either marry a woman who already has children of her own or encourage her 
to get children who will then belong to the barren woman. These marriages are seen as 
a way of obtaining e.g. sons who may not be available to single women through 
adoption.46

Ainsi, le droit kenyan prend bien soin de distinguer le mariage femme-femme coutumier 
d’un mariage homosexuel qui reste interdit au Kenya, comme ailleurs en Afrique de l’Est. 
En outre, ce dernier reste très fortement rejeté par la grande majorité de la population 
kenyane qui s’offusque à l’idée de sa possibilité légale. C’est d’ailleurs cette potentielle 
confusion entre le mariage femme-femme kikuyu et un mariage lesbien qui rendit – 
dans les alentours de Nairobi – la quête d’interlocutrices fort compliquée au début de 
notre recherche.

Les Raisons du mariage Femme-Femme

Comme pour nombre de pratiques sociales, les raisons que l’anthropologue peut donner 
au mariage femme-femme sont multiples, mais en premier lieu, il convient d’entendre ce 
que nous disent les femmes qui se trouvent dans cette situation : 

The women initiating these marriages pursued various objectives: companionship to 
appease loneliness, to be remembered after death, to have children to increase the 
vibrancy of the household, to fulfil social obligations in accordance with indigenous spiri
tual beliefs, and not least to avoid direct domination by male partners in a strongly patri
archal society, including men’s control of both the women’s behaviour and household 
finances.47

On le voit, bien que ces propos ne mentionnent pas explicitement les questions d’héritage 
des terres, ces auteurs reçurent des raisons fort variées pour expliquer ce type d’union.

L’importance de la dation du nom – donc du souvenir – revient dans de nombreux 
textes au détour d’un récit, comme un interlocuteur de Mackenzie le précise au milieu 
des années 1980 :48

[An elderly man:] If, for example, Kamande’s mother [i.e. my wife] doesn’t have a son, but 
only you, a daughter who will marry and go away, that will be the end of our name. If we 
wish to retain our name, we can marry a girl and have her here and she can bear children 
with whoever she wishes. After our death, she would keep everything. Nobody could get this 
from her. Or, a woman could marry a girl after the death of her husband.49

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 9



L’auteure précise ailleurs l’usage qui pouvait être fait par les veuves de ce mariage, afin de 
maintenir leur position au sein du lignage de leur époux décédé, souvent menacée par les 
frères ou neveux de son mari : 

If a woman were of childbearing age, she could invite a [dependent] to stay with her, any 
children resulting from the relationship belonging to the widow’s deceased husband’s 
lineage. […] A woman could thereby either increase her husband’s lineage or, where she 
had previously no sons, ensure its survival. […] males born from the relationship could 
thwart the ambitions of the deceased husband’s kin who wanted to claim land on the 
basis of customary inheritance. As with a female husband, the pressure to prevent this prac
tice through the much more common leviratic marriage became intense as the struggle over 
land became more bitter.50

Ainsi, deux éléments au cœur de l’éthos kikuyu président à ce type d’union : préserver les 
noms du lignage et garantir la propriété de la terre (gĩthaka). Le mariage femme-femme 
permettait donc de remplir l’impératif catégorique kikuyu de la dation des noms du 
lignage et la récurrence de cette thématique dans les récits et les textes autobiographiques 
laisse entendre que l’aspect symbolique des noms précède la sécurité foncière … tout au 
moins dans l’imaginaire kikuyu. Toutefois, il paraît bien difficile – et sans doute inutile – 
de vouloir distinguer ces deux éléments censés expliquer les raisons du mariage femme- 
femme à l’anthropologue.

L’importance des descendants est encore soulignée par Tietmeyer qui affirme que, sur 
les dix-huit cas étudiés, seules deux femmes-épouses n’avaient pas d’enfants à leur 
mariage. Ainsi, outre la sécurisation de la propriété foncière et la dation des noms, le 
mariage femme-femme offre une perspective de ‘resocialisation’ des mères célibataires 
ou divorcées en leur donnant le statut respectable d’épouse légitime.51 Un fait 
confirmé par Njambi et O’Brien et résumé par l’une de leurs interlocutrices qui 
affirme : ‘If I were to die even as we speak, that would be the end of it. I would be com
pletely forgotten. No one would ever mention my name. That is simply because there 
would be no one to carry on my name.’52 Bien que Tietmeyer affirme que l’ordre de la 
dation des prénoms suivait la règle kikuyu (le premier garçon reçoit le prénom du 
père du père, le deuxième celui du père de la mère, les oncles suivent ensuite et cette 
règle s’applique également aux filles), elle précise pourtant que la première fille est 
nommée selon la femme-époux et non pas selon la mère de la femme-époux, alors que 
le premier garçon reçoit le prénom du mari de la femme-époux et non pas, comme le 
veut la coutume, celui du père du mari.53 Ce détail renforce encore le rôle de grand- 
mère que joue la femme-époux et brouille encore plus son statut de père/grand-mère.

Outre les obligations inscrites dans l’éthos kikuyu, il convient de revenir sur deux 
autres raisons mentionnées dans la littérature : d’une part, l’importance des émotions 
et des relations affectives – et non pas sexuelles – qui unissent les deux épouses ; 
d’autre part, le souci d’éviter la domination masculine au sein du couple. Le premier 
élément n’apparaît que peu dans la littérature anthropologique et seuls Njambi et 
O’Brien, ainsi que Starace le signalent et il convient de ne pas le sous-estimer comme 
le confirment nos entretiens. Le deuxième élément paraît tout aussi important, en parti
culier dans le cadre actuel des relations homme-femme au Kenya. Nombre de jeunes 
femmes, disposant souvent d’un important capital scolaire, refusent de se marier, afin 
de ne pas se retrouver dans une relation conjugale fortement patriarcale.54 D’autres 
voient miroiter la perspective d’un mariage une fois prouvée leur capacité reproductive 

10 Y. DROZ



et se retrouvent souvent mères célibataires.55 Pour ce nombre – apparemment – croissant 
de femmes, le mariage femme-femme peut présenter une perspective séduisante qui leur 
permet de disposer d’une ‘relative freedom from male control, which appears to be built 
into Gikuyu woman-woman marriages.’56

Ethnographie du Mariage Femme-Femme

Après plus de cinq mois de terrain répartis sur quatre ans (2019–2023), nous avons 
identifié une trentaine de personnes se trouvant dans des mariages femme-femme 
dans les environs de Nairobi. La majorité d’entre elles a refusé de nous accorder un entre
tien, ce qui nous a conduits à poursuivre nos recherches dans les régions de Nyeri et de 
Murang’a, hors de la capitale. En effet, une des raisons avancées par les proches pour 
justifier ce refus était la crainte de nous voir considérer ces unions comme des partenar
iats lesbiens, interdits par les lois kenyanes qui bannissent les unions homosexuelles. Or, 
cette crainte face à une possible confusion paraissait être un phénomène essentiellement 
urbain, dans des lieux où le thème de l’homosexualité était souvent débattu, alors qu’en 
zone rurale, les mariages femme-femme ne semblaient pas souffrir d’une telle suspicion.

Nous avons également rejoint des groupes WhatsApp et YouTube évoquant les ‘tra
ditions’ kikuyu, sans rencontrer plus de succès, bien que l’existence de la pratique y 
soit confirmée, en particulier en zone rurale.57 Certains jeunes participants associaient 
cette pratique au lesbianisme et s’élevaient contre son existence en pays kikuyu, avant 
d’être contredits par d’autres qui soulignaient que le mariage femme-femme faisait 
bien partie des ‘traditions’ kikuyu. Or, toutes les femmes dans ce genre d’union que 
nous avons approchées étaient âgées de plus de soixante ans – tout comme les exemples 
évoqués dans les groupes YouTube et WhatsApp – et étaient souvent nées dans les 
années trente ou quarante du vingtième siècle. Il semble donc que le mariage femme- 
femme ne se pratique plus guère aujourd’hui. Une autre raison invoquée par nos inter
locutrices était l’augmentation des possibilités légales d’adoption – ainsi que les nouvelles 
formes de procréation assistée – qui rendraient le mariage femme-femme caduque : 
‘because we live near Nairobi, where people have gone to an extent of adopting your 
culture of adoption. That’s why those marriages are becoming very few, and few and 
few. Because we have so many people who are adopting.’58 Toutefois, cela ne nous inter
dit pas de nous pencher sur un exemple de cette pratique, tout en la replaçant tout 
d’abord au sein d’un mariage ‘classique’, mais quelque peu complexe.59

Près de Nyeri, en début d’après-midi, nous rencontrons Abi, une camarade d’étude de 
notre assistant de recherche dans le petit magasin où elle se trouve de permanence au 
‘shopping center’. Elle nous présente au propriétaire, puis nous nous rendons dans sa 
famille dans un village proche : elle avait pris congé pour l’après-midi. Nous apportons 
de la farine, du thé et du sucre et buvons du chai, puis mangeons du riz et un mélange 
de côtes de bette et de sukuma wiki (chou frisé), suivi d’une tasse d’eau chaude 
aromatisée :60 l’hospitalité kikuyu. Ambiance très agréable, toute la famille semble pas
sionnée par l’histoire de Cucu, la grand-mère d’Abi – aux oreilles percées et pas recousues 
– qui nous raconte son mariage, alors que tout le monde écoute attentivement (la mère 
d’Abi, Abi, son frère et sa sœur).61 Le père arrivera plus tard pour nous souhaiter la bien
venue. Nous visitons la propriété, une longue bande de terre qui rejoint la rivière bordée 
d’une forêt au fond du ravin qui s’abaisse en pente douce. Le père nous enjoint à cueillir 

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 11



quelques feuilles de thé dans les hauteurs. Ensuite, nous descendons vers la rivière en 
croisant des cultures vivrières : pommes de terre, maïs, patates douces, etc. L’endroit cor
respond à l’idéal kikuyu du propriétaire terrien : une terre relativement vaste et fertile, 
des cultures variées associant les plantes vivrières aux cultures de rente, une source 
d’eau disponible. Finalement, nous prenons le thé avant de repartir avec le père d’Abi 
que nous déposons à Nyeri, vers 15h30. L’histoire que Cucu nous raconte souligne 
toute la complexité des unions en pays kikuyu, que ce soient les questions du paiement 
de la compensation matrimoniale, de la polygynie, de l’héritage de la terre du lignage ou 
les incertitudes de la vie et les décès précoces. Certes, le récit du mariage de Cucu ne con
cerne pas seulement une union femme-femme, mais il permet de les contextualiser dans 
le cadre plus général du mariage et montre que les impondérables – conflits intergénér
ationnels, de couple, accidents, décès, etc. – affectent tous les types d’union.

Cucu est née en 1932, dans la région de Nyeri dans une famille d’obédience AIPCEA.62

Elle se mariera peu après 1950 avec Ndiritu dont elle aura un fils qui décédera en 2020 à 
Nairobi. Son époux la quittera dans les années 1970 pour se rendre à Nairobi et y travail
ler. Nous apprendrons plus tard qu’il s’était fâché avec son père qui l’accusait – avec 
raison, laisse entendre Cucu – de lui avoir volé la moitié de ses chèvres pour les 
vendre à un marchand. Après quelques années sans nouvelle de Ndiritu, Cucu 
apprend soudain qu’il est décédé abruptement à Nairobi, renversé par un taxi, ce 
qu’elle comprend comme la réalisation d’une malédiction paternelle (kĩrumi). Mwai, le 
père de Ndiritu propose alors à Cucu de devenir son épouse, mais refuse de payer une 
nouvelle compensation matrimoniale, arguant qu’il l’avait déjà payée pour son fils …  
Celle-ci se sent humiliée par cette proposition qu’elle refuse fermement, en dépit des 
pressions exercées par sa propre famille – celle-ci craint de devoir rendre la compen
sation matrimoniale, comme cela se fait habituellement en cas de divorce – qui 
cherche à la contraindre à accepter ce remariage. Plus tard, son père soutint sa décision 
de refuser de porter les enfants du père de son époux défunt, car cela pourrait être con
sidéré comme incestueux et donc tabou (mũgiro), et pourrait entrainer une souillure 
(thahu) dangereuse et funeste. Mwai, le père du mari décédé de Cucu refusa de reprendre 
la compensation matrimoniale qu’il avait versée, ce qui autorisait ensuite le remariage de 
Cucu, mais sans compensation matrimoniale.63 En effet, si elle avait été payée une fois et 
que les parents de l’époux refusaient de la reprendre, ils ne pouvaient alors plus en exiger 
en cas de remariage et les enfants issus de ce remariage n’étaient pas nommés selon la 
coutume kikuyu du ‘retour’ des noms du lignage de l’époux.64 Finalement, Cucu quittera 
la région où vivait son beau-père pour rejoindre sa propre famille et passera sa vie au lieu 
où nous nous trouvons.

Ce récit de vie souligne la fragilité des unions matrimoniales, en dépit du versement de 
la compensation matrimoniale censée les renforcer.65 Il montre également l’importance 
de la compensation matrimoniale dont le versement garantit l’appartenance des enfants 
issus de cette union au lignage de l’époux, ce qui autorise la dation des noms de ce 
lignage. Le remariage proposé par le beau-père de Cucu s’inscrit sans doute dans les 
dynamiques propres à la compensation matrimoniale, mais évoque également la pratique 
de l’‘héritage’ des veuves – le lévirat –, qui n’apparaît pourtant guère dans la littérature 
ethnographique évoquant les Kikuyus.66 Toutefois, cette pratique est apparue à plusieurs 
reprises dans nos entretiens, ce qui montre la porosité des ‘traditions’ et la fragilité des 
supposées ‘ethnies.’67 En outre, l’interprétation des événements qui conduisirent au 

12 Y. DROZ



décès de l’époux de Cucu souligne la persistance de la cosmogonie kikuyu, où les notions 
de souillures, de malédictions ou d’interdits restent bien présentes, en dépit de la conver
sion généralisée au christianisme depuis plusieurs générations. Gardons ceci à l’esprit 
avant de nous tourner vers la suite du récit de Cucu où apparaît le mariage femme- 
femme.

Cucu nous raconte ensuite que la fille de son frère – sa nièce Margareth – rejoignit, à la 
fin des années septante, le domicile d’un ami proche du frère de Cucu – Kibiri – qui 
accepta de lui ‘donner’ sa fille Margareth, sans exiger le paiement de la compensation 
matrimoniale en raison de leur amitié. Finalement, c’est le fils de la deuxième épouse 
de Kibiri qui épousa Margareth et lui donna une fille qu’elle nomma Wangari en l’hon
neur de la mère de Kibiri, comme le veut la coutume kikuyu du ‘retour’ des noms. 
Lorsque leur couple commença à se décomposer et que Margareth voulut rentrer chez 
elle, la première épouse de Kibiri, Esteri décida de l’épouser, car elle n’avait pas mis au 
monde d’enfant et paraissait donc stérile. Cette absence d’enfant rendait son union 
bien fragile face à ses deux coépouses à la descendance nombreuses.68

Esteri décida donc de recourir à l’échappatoire du mariage femme-femme pour asseoir 
sa position au sein du lignage de son époux. Celui-ci accepta d’autant plus facilement 
qu’il appréciait l’endurance et la qualité du travail de Margareth et négocia avec son 
père (le frère de Cucu) le fait que, si Margareth avait d’autres enfants, ceux-ci seraient 
considérés comme les enfants d’Esteri. Cette dernière espérait apporter ainsi un héritier 
au lignage grâce à sa nouvelle épouse – elle l’appelait ‘ma femme’ (mũtumia) – et éviter 
ainsi de risquer la répudiation par son mari ou, après son décès, d’être chassée par les 
enfants de ses coépouses ou les frères de son mari. Effectivement, cette potentielle répu
diation n’était pas rare pour les femmes dans sa situation, comme le soulignent les différ
entes autobiographies décrivant le quotidien au cours de la colonisation britannique.69

Lorsque les enfants des deux coépouses d’Esteri grandirent, ils prirent conscience que, 
si Margareth donnait la vie une nouvelle fois, Esteri pourrait alors hériter d’une partie des 
terres de Kibiri en tant que première épouse : ils commencèrent à harceler Margareth, 
avec le soutien des pasteurs de l’AIPCEA qui considéraient le mariage femme-femme 
comme arriéré (backwards) et comme une ‘coutume’ opposée au christianisme. Finale
ment, Margareth se résigna à abandonner le foyer d’Esteri et à rentrer dans sa famille, 
où elle se remaria et eut d’autres enfants avec son nouvel époux, alors que les enfants 
de deux coépouses d’Esteri héritèrent de sa part au décès de Kibiri.

Après les heurs et malheurs du mariage de Cucu, ce dernier récit montre que les 
difficultés matrimoniales ne concernent pas seulement les mariages homme-femme, 
mais que les mariages femme-femme sont également touchés, comme le soulignent les 
nombreux articles de presse relatant les divorces de mariages femme-femme qui se ret
rouvent devant la justice kenyane. En outre, il nous rappelle que les enjeux fonciers 
restent au cœur des conflits intrafamiliaux et que la quête – ou la crainte – d’un héritier 
peut susciter bien des conflits familiaux et conduire à la répudiation – ici informelle, mais 
bien réelle – des veuves. En dernier lieu, il éclaire la fragile position des femmes sans fils 
au sein d’unions polygynes, car comme le disait l’un de nos interlocuteurs : 

We believed that when you have a baby boy your family is going to move on because […] 
when a girl is married, she is going to continue her everything on the other side of the family. 
So, she’s not going to be counted on this side of the family. […] So, we believe that when a 

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 13



girl get married the business is over. […] But a boy is going to remain here forever. So, he is 
going to continue with the family process more than a girl. So, that’s why we believe that it’s 
very good to have a boy.70

On le voit, les filles sont considérées comme de passage dans leur propre famille, en 
attente de la quitter pour rejoindre la famille de leur époux. Toutefois, la situation 
semble se modifier aujourd’hui avec toujours plus de pères qui donnent – en accord 
avec la loi kenyane – une part de terre à leur fille. Ils justifient cela en mentionnant l’aug
mentation du taux de divorces, considérant que cette part d’héritage représente une 
forme de sécurité pour l’avenir de leur fille.71

* * *                                                       

Dans les environs de Nyeri, nous rencontrons Mũthoni en 2023, une ancienne nonne 
dans un couvent près d’Othaya. Paul, notre assistant de recherche, la connaissait comme 
une voisine solitaire qui ne parlait que peu et passait son temps à faire paitre ses quelques 
chèvres et moutons aux alentours, tout en priant à l’aide de son rosaire. Elle vivait dans 
une petite maison divisée en chambres minuscules qu’elle louait pour gagner quelque 
argent. Mũthoni nous accueillit avec réticence en nous annonçant qu’elle ne parlait 
pas, mais consacrait son temps à la prière et ne recevait personne. Grâce à l’entregent 
de Paul, elle finit par accepter de nous conter brièvement son histoire et Paul la complé
tera ensuite au moyen des diverses discussions qu’il avait eues avec sa voisine.

Mũthoni est née au début des années 1920 dans la région de Nyeri où elle connut des 
missionnaires Consolata qui l’avaient fascinée par leur bonté. Au début des années 1940, 
elle décida de rejoindre un couvent de sœurs qui avaient fait le vœu de silence aux envir
ons d’Othaya. Ainsi, Mũthoni choisit de passer une vingtaine d’années isolée dans ce 
couvent où les seules paroles qu’elle pouvait prononcer étaient des prières rythmées 
par son chapelet. Tout contact avec l’extérieur était interdit, les repas leur parvenaient 
à travers une porte coulissante : les sœurs vivaient ainsi en un vase clos dédié à la 
prière. Après une dizaine d’années, Mũthoni prononça ses vœux perpétuels pour con
sacrer le reste de sa vie à la prière. Toutefois, suite à des problèmes de santé et une ligature 
des trompes de Fallope, elle subit ensuite une des premières ablations de l’utérus prati
quées au Kenya, ce qui l’éloigna encore plus d’éventuels désirs sexuels, nous précisa-t- 
elle. Au milieu des années soixante, elle se sentait vivre dans le péché après la ligature 
des trompes de Fallope : Dieu ne nous autorisait pas à modifier le corps qu’il avait 
créé. Elle reçut alors une vision l’enjoignant à quitter cette vie de recluse pour remplir 
sa mission de femme : avoir des enfants pour perpétuer son nom. Après sa ménopause, 
elle décida donc d’épouser une jeune femme qui lui donnerait des enfants. Le père de 
Mũthoni lui procura du bétail pour payer la compensation matrimoniale et la soutint 
dans ses démarches maritales. En dépit de l’étonnement et de la réprobation de ses 
voisins, elle trouva une épouse qui lui donna deux filles et un garçon entre 1975 et 
1980, avec un géniteur choisi par Mũthoni.

Malheureusement, les frères de Mũthoni lui proposèrent leur aide pour garder ses 
bêtes et finirent par s’enfuir avec la totalité de son troupeau. À la suite de ce vol, la 
femme-épouse de Mũthoni – dont les enfants étaient adultes – l’abandonna et 
Mũthoni se retrouva seule, avec très peu de contacts avec ses enfants qui rejoignirent 

14 Y. DROZ



le lignage de leur mère. Depuis lors, elle vit chichement avec ses poules et l’argent qu’elle 
reçoit de ses deux locataires.72

On retrouve dans ce récit de vie poignant bien des thèmes qui nous occupent ici. En 
dépit de sa vocation religieuse, Mũthoni poursuit une des voies à l’accomplissement per
sonnel kikuyu : avoir des enfants et perpétuer les noms du lignage. En raison de son âge et 
des opérations subies, elle ne pouvait espérer trouver un conjoint et porter ses enfants et, 
avec le soutien de son père, elle considéra donc le mariage femme-femme comme un 
moyen de passer certaines étapes de l’accomplissement personnel d’une femme 
kikuyu. Ensuite, les querelles intrafamiliales se présentent sous la forme du vol de son 
troupeau par ses frères et le départ consécutif de sa femme-épouse qui l’abandonne à 
son sort. Enfin, l’on discerne qu’au début des années 1980, le mariage femme-femme sus
citait déjà une certaine consternation, voire l’opprobre.

* * *                                                         

Dans les environs de Nyeri, nous rencontrons Njeri, accompagnée par son petit-fils 
et sa sœur : la veuve de Wambui. Née en 1920 et décédée en 1991, Wambui travaillait 
dans les années cinquante et soixante comme infirmière et sage-femme à Nanyuki, 
dans un régiment des King’s African Rifles de l’armée anglaise. Femme célibataire, 
Wambui savait se faire respecter parmi les soldats : elle se comportait comme eux, 
buvait des bières avec les hommes de la caserne et était respectée par ses frères 
d’armes. Au cours des années, elle avait acquis la réputation d’être une femme forte 
avec qui il valait mieux ne pas se fâcher : ‘She was aggressive like a man […] she 
was no joke. […] She was of a great heart.’73 Au cours de la guerre civile (1952– 
1956), elle volait des chargeurs et des médicaments qu’elle cachait dans ses vêtements 
et qu’elle transmettait aux Mau Mau du Mont Kenya.74 À la fin des années 1950, elle 
pria son père de lui trouver une épouse et celui-ci demanda au père de Njeri – née au 
début des années 1930 – de lui donner une de ses nombreuses filles, comme le précise 
Njeri : ‘Her father asked my father. Because you have so many girls, why don’t you 
give my daughter one of them to be her child.’75 Wambui paya la compensation matri
moniale, grâce à l’argent qu’elle avait gagné et épousa Njeri: elles vécurent d’abord à 
Nanyuki, avant de recevoir un lopin de terre près de Kikuyu, puis finalement de s’in
staller dans la région de Nyeri en 1963. Njeri lui donna plusieurs enfants avec un 
homme que Wambui choisit comme géniteur et lorsque les garçons furent en âge 
de se marier, Wambui se chargea de négocier la compensation matrimoniale pour 
ses fils. En effet, Wambui se comportait comme un homme et ne parlait guère aux 
femmes : ‘She never came about to mention any woman. She could mention men; 
talk to a man, […] she was […] behaving like any other ordinary man.’76 L’histoire 
de Wambui dévoile une autre facette du mariage femme-femme, celle d’une femme 
indépendante âgée d’une quarantaine d’années qui décide de fonder une famille au 
moyen de ses économies et qui endosse, dans le quotidien, un rôle masculin : elle 
boit des bières avec les soldats en garnison qui la respecte profondément, incite son 
père à lui trouver une épouse, choisit le géniteur de ses enfants, ignore les femmes 
lors des rituels et négocie la compensation matrimoniale de ses enfants directement 
avec le père de ses futures belles-filles.

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 15



Les trois récits de vie que nous avons présentés ici (Cucu, Mũthoni et Wambui) illus- 
trée différents aspects du mariage femme-femme en pays kikuyu que nous retrouvons 
dans la littérature ethnographique et les histoires de vie publiées au vingtième siècle. 
L’histoire de Cucu dévoile la complexité de la relation matrimoniale, que ce soit au 
sein d’un mariage homme-femme ou d’un mariage femme-femme. Dans le quotidien 
du vécu, ce dernier ne se distingue pas d’autres types de mariages, ancrés dans les nais
sances d’héritiers, la perpétuation des noms du lignage et de la propriété de la terre. Le 
récit de Mũthoni – l’ancienne nonne – paraît plus singulier, mais il souligne l’implication 
de sa famille qui accueille sans réserve son désir de devenir femme-époux : son père 
fournit le bétail pour le paiement de la compensation matrimoniale, comme il l’a fait 
pour ses fils. En revanche, l’histoire de Wambui peint la figure d’une femme célibataire, 
forte et indépendante, qui décide de son propre chef d’épouser une femme qui lui 
donnera des enfants en payant la compensation matrimoniale, passant ainsi différentes 
étapes de l’accomplissement personnel inscrit dans l’éthos kikuyu.

Conclusion

Étudier le mariage femme-femme en pays kikuyu nous indique que – paradoxalement – 
ce type d’union ne présente pas une forme d’échappatoire à des femmes lesbiennes, mais 
renforce une représentation patrimoniale et inégalitaire des relations homme-femme. En 
effet, cette union souligne la fragilité de la position des veuves ou des femmes sans enfants 
au sein du lignage de leur époux, puisqu’elle leur garantit une certaine stabilité. En outre, 
les femmes qui y recourent adhèrent à l’idéologie kikuyu qui accorde au stock de noms 
du lignage et à leur reproduction, ainsi qu’à la transmission de la terre du lignage une 
importance symbolique capitale.

Néanmoins, le mariage femme-femme apporte une éclatante confirmation au concept 
de genre. En premier lieu, cette union présente un exemple paradigmatique de la distinc
tion entre sexe biologique et genre social. La position semi-publique du géniteur l’illustre 
bien : la fonction biologique de la reproduction lui est reconnue, alors que le rôle de père 
lui est interdit, bien que cela n’exclut pas des relations affectives entre les amants et avec 
les descendants.

En second lieu, comme le soulignait Beth Greene : ‘The social construction of gender 
is taken to its limits within woman-marriage.’77 En effet, l’exemple kikuyu montre que, si 
la femme-époux n’adopte pas toujours un comportement masculin – et ne reçoit que par
tiellement la reconnaissance sociale d’un tel statut – elle n’en occupe pas moins une pos
ition bien ambiguë. D’une part, elle a payé la compensation matrimoniale de son épouse 
et occupe – aux yeux de la communauté – la place de l’époux au sein du couple et – 
surtout – de ‘père’ face à ‘ses’ enfants légitimes. En fait, ce rôle de ‘père’ est lui-même 
ambigu, car les enfants considèrent la femme-époux à la fois comme un ‘père’ gagne- 
pain et symbole de l’autorité parentale, ainsi que comme une grand-mère affectueuse 
et protectrice. D’autre part, la femme-époux ayant marié auparavant un homme 
dispose de la propriété foncière des terres de son lignage qu’elle pourra transmettre à 
ses enfants : si elle devenait veuve, elle ne craindrait plus que le lignage de son mari 
défunt cherche à la déposséder de sa terre. Toutefois, comme le rappelaient Njambi et 
O’Brien, cette position de genre ‘masculine’ face au groupe ou aux descendants n’interdit 
pas une riche vie affective entre les deux épouses, bien qu’elle soit – sauf exception – 

16 Y. DROZ



dénuée de toutes relations homosexuelles. En outre, face aux personnes qui ne sont pas 
au fait que la femme-époux participe d’une telle union, celle-ci se comporte généralement 
comme une femme. Avec ce type d’union, nous sommes face à un genre ‘fluide.’

Toutefois, le mariage femme-femme paraît avoir moins de succès qu’au début du ving
tième siècle, lorsqu’il correspondait – grosso modo – à 3% des unions en pays kikuyu. En 
dépit des assauts des missionnaires et des Églises, dont certaines interdisaient les sacre
ments aux familles qui avaient des filles dans ce genre d’union, ce mariage a continué de 
se célébrer après l’Indépendance et jusque dans les années 1980, voire 1990. Aujourd’hui, 
nos interlocuteurs affirment qu’il ne se pratique plus et expliquent cela par la ‘nouvelle’ 
possibilité d’adopter des enfants ou de recourir à la procréation assistée. Si ces raisons 
peuvent expliquer en partie l’abandon de cette union, les campagnes contre l’homosex
ualité ont fortement contribué à la rendre impopulaire. En effet, les interlocutrices qui 
ont renoncé à nous rencontrer expliquaient leur refus par la crainte d’être confondues 
avec des lesbiennes. Cette peur semble moins présente dans les campagnes où ce type 
d’union paraît être toujours considéré comme faisant partie des coutumes kikuyus.

Approcher la thématique du mariage par cette pratique ‘exotique’ permet – grâce aux 
trois histoires matrimoniales présentées ci-dessus et confirmées par les autobiographies 
qui ont fleuri au vingtième siècle – d’éclairer les heurs et malheurs des unions en pays 
kikuyu :78 proposition de remariage ‘incestueux’, décès subits, conflits matrimoniaux 
ou familiaux quant à l’héritage des terres du lignage. Ainsi, le mariage femme-femme pré
sente l’une des ruses développées par les groupes sociaux pour pallier le péril de la 
stérilité.

Endnote

1. Njambi and O’Brien, “Revisiting “Woman-Woman Marriage,” 14.
2. ‘When H. O’Sullivan’s article “Dinka Law and Customs” appeared in 1910, it was the first 

time that woman-marriage was recorded from the Southern Sudan. Four years later, in 
1914, Northcote Thomas reported what he called a woman-husband in his Anthropological 
Report on Iba-Speaking Peoples of Nigeria. [In 1923,] J. Barton stated in his article “Notes 
on the Kipsigis or Lumbwa Tribe” that this “strange custom” was also rather frequent in East 
Africa. It was thereafter recorded from Southern Africa, where a total of nine of the ten 
groups which practised it belonged to the same Sotho division of the Southern Bantu.’ Kjer
land, “When Women Take Wives,” 4.

3. Evans-Pritchard, Some Aspects of Marriage and the Family, 12–3; et Evans-Pritchard, 
Kinship and Marriage Among the Nuer.

4. Herskovits, “A Note on ‘Woman Marriage’ in Dahomey,” 338.
5. Ibid., 339–340.
6. Leakey, The Southern Kikuyu before 1903, 800–801. Pour un état des lieux du mariage 

femme-femme en Afrique, voir Greene, “The Institutions of Woman-Marriage in Africa”; 
Krige, “Woman-Marriage, with Special Reference to the Lovedu”; O’Brien, “Female Hus
bands in Southern Bantu Societies”; Cadigan, “Woman-to-Woman Marriage”, et Kjerland, 
When women take wives.

7. Krige, “Woman-Marriage, with Special Reference to the Lovedu,” 25.
8. Smith Oboler, “Is the female husband a man?,” 75.
9. Greene “The Institutions of Woman-Marriage in Africa,” 395. Selon O’Brien, ce type de 

mariage n’existe qu’en Afrique “Female Husbands in Southern Bantu Societies,” 110. 
Selon Murray, Roscoe et Epprecht, ‘In East Africa, female husbands have been mentioned 
among the Kuria, Iregi, Kenye, Suba, Simbiti, Ngoreme, Gusii, Kipsigis, Nandi, Kikuyu, 

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 17



and Luo. In Sudan, they occurred among the Nuer, Dinka, and Shilluk’ Boy-Wives and 
Female Husbands; Studies of African Homosexualities, 255. Alors que Stephens nous 
apprend qu’une pratique apparemment similaire (-perekezi) existait parmi les ‘Bantu 
North Nyanza speakers’ – Stephens, A History of African Motherhood : the Case of 
Uganda, 700–1900, 51.

10. O’Brien, “Female Husbands in Southern Bantu Societies,” 112–13.
11. Voir pour les Igbos le travail d’Amadiume Male Daughters, Female Husbands; Gender and 

Sex in an African Society.
12. Voir les analyses de Clark et Berman & Lonsdale sur cette somme ethnographique Clark, 

“Louis Leakey as Ethnographer,” Berman and Lonsdale, “Louis Leakey’s Mau Mau: a 
study in the politics of knowledge”.

13. Leakey, The Southern Kikuyu before 1903, 800.
14. Droz, Migrations kikuyus, 200–210.
15. Droz, “Circoncision féminine et masculine en pays kikuyus”.
16. Lonsdale, “The Moral Economy of Mau Mau”; et Lonsdale, “Moral Ethnicity and Political 

Tribalism”.
17. Voir également Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 87.
18. Leakey, The Southern Kikuyu before 1903, 800.
19. Price, “The Changing Value of Children,” 420.
20. Njambi et O’Brien, “Revisiting ‘Woman-Woman Marriage’,” 3.
21. Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 90. Nous avons traduit ses citations de l’allemand.
22. Les Kikuyus précoloniaux considéraient que de nombreux rituels devaient se conclure par 

une relation sexuelle censée ‘purifier’ les lieux ou les personnes de la souillure (thahu). Voir 
Leakey, The Southern Kikuyu before 1903, 812–13 i. al.

23. Ibid., 800–1.
24. Adam and Kuria La terre en miettes, 19; Mackenzie Land, Ecology and Resistance in Kenya, 

32–33.
25. Price, “The Changing Value of Children,” 420.
26. ‘Aujourd’hui, le géniteur n’est que rarement choisi par la “femme active”’ voir Tietmeyer 

Gynaegamie im Wandel, 70; aussi Smith Oboler “Is the Female Husband a Man?,” 78; et 
Starace She is My Husband.

27. Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 70.
28. ‘La relation “belle-mère-belle-fille” est comparable à la relation “femme-époux-femme- 

épouse”. Les enfants considèrent la femme-époux comme la mère de leur mère soit leur 
grand-mère et la désignent ainsi. En même temps, elle est la personne détenant l’autorité 
dans leur famille. […] La femme-épouse se soumettait à l’autorité de la femme-époux 
pour deux raisons : en premier lieu, elle provient d’une classe d’âge plus jeune ; en 
second lieu, la femme-époux avait payé sa compensation matrimoniale, ce qui signifiait 
qu’elle devait accomplir ses devoirs légitimes’ Tietmeyer Gynaegamie im Wandel, 98; Une 
pratique similaire existe chez les Simbiti, un groupe de Kuria, voir Huber “Woman-Mar
riage”; et voir également Tietmeyer Gynaegamie im Wandel, 95 concernant le statut 
socio-économique.

29. ‘Children born in these marriages refer to the female husband as “grandmother.”’; voir Price, 
“The Changing Value of Children,” 420.

30. Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 88.
31. De nombreux Kikuyus ont migré depuis le centre du Kenya vers la Vallée du Rift après l’In

dépendance (1963).
32. Njambi et O’Brien, “Revisiting ‘Woman-Woman Marriage’,” 16.
33. Smith Oboler, “Is the Female Husband a Man?,” 87.
34. Starace, She is my husband; En général, les Églises chrétiennes refusent les sacrements à ces 

femmes et à leurs enfants. Toutefois, il peut y avoir des positions différentes selon les prêtres 
ou les dénominations et certains acceptent leur présence lors des services religieux.

35. Kenya Catholic Bishops 1991, 21 cité dans Njambi and O’Brien, “Revisiting ‘Woman- 
Woman Marriage’,” 18.

18 Y. DROZ



36. Lagat, “Effects of Religious Dissociation on Evangelization and Discipleship of Women,” 
159.

37. Ibid., 182.
38. Kareithi, “A Historical-legal Analysis of Woman-to-woman Marriage in Kenya,” 4.
39. Ibid., 150.
40. Ibid., 148–58.
41. Ibid., 161.
42. Ibid., 162.
43. Ibid., 172.
44. Ce qui est confirmé par la loi sur le mariage de 2014 (Act 4); aussi Kareithi, “A Historical- 

legal Analysis of Woman-to-woman Marriage in Kenya,” 1.
45. Ibid., 185.
46. Ibid., 226.
47. Njambi and O’Brien, “Revisiting ‘Woman-Woman Marriage’,” 9.
48. Nous avons évoqué ailleurs cette thématique extensivement, voir Droz, Migrations kikuyus, 

200–10.
49. Mackenzie, “Land and Territory,” 96.
50. Ibid., 186.
51. Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 38–39.
52. Njambi and O’Brien, “Revisiting ‘Woman-Woman Marriage’,” 10.
53. Tietmeyer, Gynaegamie im Wandel, 87.
54. Voir Spronk, Ambiguous Pleasures; Sexuality and New Self-definitions in Nairobi.
55. Voir Droz, Migrations kikuyus: des pratiques sociales à l’imaginaire; Ethos, réalisation de soi 

et millénarisme, 185–94.
56. Njambi and O’Brien, “Revisiting ‘Woman-Woman Marriage’,” 13.
57. L’un de ces groups, Unduire wa Agikuyu regroupait plus de 77,000 membres en 2021.
58. FK, 29/1/21 : 7. Une autre interlocutrice affirme : ‘Woman-woman marriages today have 

been replaced by single mothers, adoption and surrogate mothers’ (SE, 5/7/22: 23).
59. Précisions toutefois que ce récit n’a rien d’exceptionnel et résonne avec d’autres histoires de 

vie relatées au vingtième siècle. Voir par exemple Gatheru, Child of Two World; A Kikuyu’s 
Story.

60. Du thé avec du lait et du sucre dont la proportion indique l’aisance de la famille : plus la 
quantité de lait et de sucre est importante, plus la famille affiche son opulence.

61. Les femmes kikuyus se faisaient percer les oreilles dans lesquelles elles introduisaient des 
médaillons de bois de plusieurs centimètres de circonférence et scarifier le mont de 
Vénus lors des cérémonies de circoncision féminine. Voir Davison, Voices from Mutira: 
lives of rural Gikuyu Women, Droz, “Circoncision féminine et masculine en pays 
kikuyus : rite d’institution, division sociale et Droits de l’Homme”.

62. African Independent Pentecostal Church in East Africa (AIPCEA) voir Maupeu, “Identités 
ethniques et christianisme vernaculaire”.

63. Précisons que la compensation matrimoniale s’inscrit dans une chaîne d’échanges interfa
miliaux. Ainsi, si la mère d’une future épouse, n’as pas reçu de compensation matrimoniale 
lors de son mariage – ou qu’elle n’a été que partiellement payée – sa fille ne pourra pas exiger 
de compensation matrimoniale, ce qui est humiliant. Nous remercions Shelmith Wanjiru 
Ndungu pour ces précisions.

64. L’un de nos interlocuteurs nous affirmait en 2020 : ‘The only name that we can change is 
baptism name. That’s the only name that we change. But the custom [Kikuyu] name we 
don’t change. And we can’t. Because we believe that those ancestors they are going to 
come and start claiming something … start doing something’ (FK). Cette affirmation 
confirme les dires de nos interlocuteurs sur le plateau de Laikipia entre 1993 et 1995 ; 
voir Droz, Migrations kikuyus, 200–211.

65. Leakey, The Southern Kikuyu before 1903. compare la compensation matrimoniale (rũracio) 
à une assurance mariage qui contraignait les époux à ne pas divorcer, en raison des 
difficultés à “rendre” les biens transférés entre les familles.

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 19



66. Leakey la mentionne, mais en précisant que cet ‘héritage’ n’impliquait aucun droit sur la sex
ualité de la veuve qui pouvait choisir ses amants selon son bon vouloir ibid., 812. Toutefois, 
Mackenzie est l’une des rares auteures à le mentionner pour les Kikuyus Land, Ecology and 
Resistance in Kenya, 1880–1952, 32; 186., bien que la situation ne semble pas correspondre à 
un ‘héritage’ de veuves, mais plus à un remariage préférentiel.

67. Hobsbawm and Ranger, The Invention of Tradition; Ranger, “The Invention of Tradition 
Revisited”.

68. Selon les ‘coutumes’ kikuyus, seule la naissance d’un enfant garantissait la pérennité d’une 
union, ce qu’indiquait l’existence de deux termes pour évoquer des femmes mariées : Mũhiki 
pour les femmes mariées sans enfant et Mũtumia pour les femmes mariées qui ont donné la 
vie.

69. Voir par exemple Gatheru, Child of Two World.
70. FK, 29/1/21, 10–11.
71. Lockwood and Droz, “Unsettled Lineages”.
72. PNN 18/7/23 & MM 18/7/23.
73. W2W, 23/07/18, 35.
74. Le mouvement des Mau Mau (1952–6) correspond à une guerre civile intra-kikuyu et à un 

mouvement anticolonial. Voir par exemple Anderson, Histories of the hanged, Elkins, 
Imperial reckoning.

75. 23/07/18, 1211.
76. Ibid.
77. Greene, “The Institutions of Woman-Marriage in Africa,” 399.
78. Gatheru, Child of Two World; Karanja, Founding an African Faith; et Kariuki, A Bishop 

facing Mount Kenya.

Remerciements

Cécile Feza Bushidi†, Shane Doyle, Marie-Aude Fouéré, Yonatan N. Gez, Janine Häbel, Hervé 
Maupeu, Nicolas Mabillard, Marianne Modak, Fenneke Reysoo, Rachel Spronk et Anne Thévenot 
ont, comme souvent, commenté une première version de ce texte : leurs critiques, toujours con
structives, m’ont permis de l’améliorer, mais ses failles, éventuels manquements et autres erreurs 
restent de mon entière responsabilité. En outre, les commentaires des deux évaluateurs anonymes 
de la revue m’ont permis d’en clarifier l’argument et je les en remercie grandement.

Déclaration de divulgation

Aucun conflit d’intérêts n’a été déclaré pour cet article.

Financement

Ce texte est issu du projet de recherche ‘Self-Accomplishment and Local Moralities in East Africa’ 
(SALMEA, 10001AL_182304/ANR-18-CE93-0009-01) financé par l’ANR et le Fond National 
Suisse pour la recherche scientifique (FNS) (https://salmea.hypotheses.org). Nous avons conduit 
une trentaine d’entretiens sur cette thématique, avec l’aide d’un assistant de recherche et nous 
remercions ici Victor Maina et Paul Ndung’u pour leur aide précieuse et leurs traductions précises.

Bibliography

Adam, M., and M. Kuria. La terre en miettes; Notes sur le système foncier traditionnel chez les 
Gikuyu. Nairobi: Centre de recherches, d’échanges et de documentation; CREDU-IFRA, 1991.

Amadiume, I. Male Daughters, Female Husbands; Gender and Sex in an African Society. London: 
Zed Books, 2015.

20 Y. DROZ

https://salmea.hypotheses.org


Anderson, D. Histories of the Hanged: Britain’s Dirty War in Kenya and the End of Empire. 
London: W&N, 2006.

Berman, B., and J. Lonsdale. “Louis Leakey’s Mau Mau: a Study in the Politics of Knowledge.” 
History and Anthropology 2 (1991): 143–204.

Cadigan, R. J. “Woman-to-woman Marriage: Practices and Benefits in Sub-Saharan Africa.” 
Journal Comparative Family Studies 29, no. 1 (1998): 89–99.

Clark, C. M. “Louis Leakey as Ethnographer: On The Southern Kikuyu before 1903.” Canadian 
Journal of African Studies 23, no. 3 (1989): 380–398.

Davison, J. Voices from Mutira: Lives of Rural Gikuyu Women. Boulder, CO; London: Lynne 
Rienner Publishers, 1989.

Droz, Y. “Circoncision féminine et masculine en pays kikuyu : rite d’institution, division sociale et 
droits de l’Homme.” Cahiers d’Études africaines 158, no. XL-2 (2000): 215–240.

Droz, Y. “L’ethos du mûramati kikuyu ; Schème migratoire, différenciation sociale et individuali
sation au Kenya.” Anthropos 95, no. 1 (2000): 87–98.

Droz, Y. Migrations kikuyus: des pratiques sociales à l’imaginaire; Ethos, réalisation de soi et 
millénarisme. Neuchâtel et Paris: Institut d’ethnologie & Maison des sciences de l’homme, 1999.

Elkins, C. Imperial Reckoning: The Untold Story of Britain’s Gulag in Kenya. New York: St. Martin’s 
Press, 2005.

Evans-Pritchard, E. E. Kinship and Marriage among the Nuer, 1951.
Evans-Pritchard, E. E. Some Aspects of Marriage and the Family among the Nuer, The Rhodes- 

Livingstone papers, 1945.
Gatheru, M. R. Child of Two World; A Kikuyu’s Story. New York: Praeger Publishers, 1964.
Greene, B. “The Institutions of Woman-Marriage in Africa: A Cross-cultural Analysis.” Ethnology 

37, no. 4 (1998): 395–412.
Herskovits, M. J. “A Note on ‘Woman Marriage’ in Dahomey.” Africa 10, no. 3 (1937): 335–341. 

doi:10.2307/1155299.
Hobsbawm, E., and T. O. Ranger. The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1983.
Huber, H. “‘Woman-Marriage’ in Some East African Societies.” Anthropos 63, no. 5 (1968): 745–752.
Karanja, J. Founding an African Faith; Kikuyu Anglican Christianity 1900–1945. Nairobi: Uzima 

Press, 1999.
Kareithi, M. W. “A Historical-legal Analysis of Woman-to-woman Marriage in Kenya.” University 

of Pretoria, 2018.
Kariuki, O. A Bishop facing Mount Kenya; An Autobiography, 1902–1978. Nairobi: Uzima Press, 

1985.
Kjerland, K. A. “When African Women Take Wives: A Historiographical Overview”, The Nordic 

Africa Institute Occasional Paper, no.6 (1997): 1–21.
Krige, E. J. “Woman-Marriage, with Special Reference to the Lovedu. Its Significance for the 

Definition of Marriage.” Africa: Journal of the International African Institute 44, no. 1 (1974): 
11–37. doi:10.2307/1158564.

Lagat, D. K. “Effects of Religious Dissociation on Evangelization and Discipleship of Women in 
Woman-Woman Marriage among the Nandi people of Kenya.” African Multidisciplinary 
Journal of Research 4, no. 1 (2019): 157–183.

Leakey, L. S. B. The Southern Kikuyu before 1903. London: Academic Press, 1977.
Lockwood, P., and Y. Droz. “Unsettled Lineages: Patrilineal Identity and the Threat of Women’s 

Land Ownership in Central Kenya” (submitted 2025): 16.
Lonsdale, J. “The Moral Economy of Mau Mau: Wealth, Poverty, and Civic Virtue in Kikuyu 

Political Thought.” Chap. In Unhappy Valley, Conflict in Kenya and Africa; Violence and 
Ethnicity, edited by B. Berman and J. Lonsdale, 315–504. London: James Currey, Heinemann 
Kenya & Ohio University, 1992.

Lonsdale, J. “Moral Ethnicity and Political Tribalism.” Chap. In Inventions and Boundaries: 
Historical and Anthropological Approaches to the Study of Ethnicity and Nationalism: Papers 
from the Researcher Training Course Held at Sandbjerg Manor, 23 to 29 May 1993, edited by 
J. Hultin, and P. Kaarsholm, 131–150. Roskilde: Roskilde University, 1994.

JOURNAL OF EASTERN AFRICAN STUDIES 21

https://doi.org/10.2307/1155299
https://doi.org/10.2307/1158564


Mackenzie, F. “Land and Territory: The Interface Between Two Systems of Land Tenure, 
Murang’a District, Kenya.” Africa 59, no. 1 (1989): 91–109.

Mackenzie, F. Land, Ecology and Resistance in Kenya, 1880–1952. Edinburgh: Edinburgh 
University Press, 1998.

Maupeu, H. “Identités ethniques et christianisme vernaculaire : l’exemple des Kikuyu et des Meru 
du Kenya.” Doctoral thesis, Pau, 1991.

Murray, S., W. Roscoe, and M. Epprecht. Boy-Wives and Female Husbands: Studies in African 
Homosexualities. New York: New York University Press, 2021.

Njambi, W. N., and W. E. O’Brien. “Revisiting “Woman-Woman Marriage”: Notes on Gikuyu 
Women.” NWSA Journal 12, no. 1 (2000): 2–23.

O’Brien, D. “Female Husbands in Southern Bantu Societies.” Chap. In Sexual Stratification; A 
Cross-Cultural View, edited by A. Schlegel, 109–126. New York: Columbia Univ. Press, 1977.

Price, N. “The Changing Value of Children Among the Kikuyu of Central Province, Kenya.” Africa 
66, no. 3 (1996): 411–436.

Ranger, T. O. “The Invention of Tradition Revisited: The Case of Colonial Africa.” Chap. In 
Legitimacy and the State in Twentieth-Century Africa; Essays in Honour of A. H. M. Kirk- 
Greene, edited by T. Ranger, and O. Vaughan, 62–111. London: Macmillan Press & 
St. Anthony’s College, 1993.

Smith Oboler, R. “Is the Female Husband a Man? Woman/Woman Marriage among the Nandi of 
Kenya.” Ethnology XIX (1980): 69–88.

Starace, M. She is My Husband : Navigating Discourses on Relatedness, Reproduction, Gender and 
Christianity among the Simbiti of Tanzania. Saarbrücken: Lambert Academic Publishing, 2009.

Stephens, R. A History of African Motherhood: The Case of Uganda, 700–1900. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2013.

Tietmeyer, E. Gynaegamie im Wandel; Die Agikuyu zwischen Tradition und Anpassung. Münster: 
Lit Verlag, 1991.

22 Y. DROZ


	Abstract
	Anthropologie historique du Mariage Femme-Femme parmi les Kikuyus
	Mariage et Choix de l’Épouse
	Le Géniteur
	Les Relations entre les Épouses et avec leurs Descendants
	Le Droit kenyan et le Mariage Femme-Femme

	Les Raisons du mariage Femme-Femme
	Ethnographie du Mariage Femme-Femme
	Conclusion
	Endnote
	Remerciements
	Déclaration de divulgation
	Financement
	Bibliography

