Comprendre ce qu’il se passe en Iran

ou De la nécessité de la nuance et de la raison anthropologique

Jean-Francois Bayart

A Lanthropologue Fariba Adelkhah,
Directrice de recherche au Centre de recherches internationales, Sciences Po Paris,
prisonniére scientifique en Iran depuis 2019.

CE N'EST pas sans un pincement au cceur que je prends le clavier car
celle qui devrait le tenir, de maniere beaucoup plus légitime que moi-
méme, en est empéchée. Elle est « prisonniére scientifique » depuis le 5 juin
2019, et considérée par la diplomatie frangaise comme une « otage d’Etat» :
de I'Etat iranien en I'occurrence.

Il sagit de l'anthropologue Fariba Adelkhah, autrice de plusieurs ouvrages
consacrés a la société iranienne qui font autorité bien au-dela du périmeétre
des études moyen-orientales et de la discipline. Il est impossible de penser les
événements en cours sans se référer  ses travaux tant ceux-ci ont renouvelé
notre compréhension de la République islamique, en se penchant sur les
pratiques sociales mises en ceuvre, plutdt que sur les discours, émiques ou
étiques, qui les habillent. Autant dire que les écrits de Fariba Adelkhah sont
assez disruptifs par rapport au prét-a-penser. Cela ne lui vaut pas que des
amis dans le contexte passionnel qui prévaut depuis la révolution de 1979
et quont attisé le contentieux nucléaire entre Téhéran et les chancelleries
occidentales, sous la pression d’Israél, et la violente répression des mobilisa-
tions sociales ou politiques, récurrentes depuis au moins 2017.

1. Fariba Adelkhah est sortie de la prison d’Evin, dans la nuit du vendredi 10 au samedi 11 février
2023, 4 la faveur de I'¢largissement de milliers de prisonniers qui est de régle lors de la commémoration
de la révolution de 1979. Pour autant elle ignore, a 'heure actuelle, si elle a recouvré tous ses droits,
notamment celui de voyager a I'étranger et de revenir en Iran pour exercer son métier de chercheuse.
Dans la pratique de la République islamique, et en contradiction avec ses propres lois, la plupart des
détenus ainsi rendus a leur famille ne se voient pas restituer automatiquement l'intégralité de leurs
effets personnels et de leurs papiers d'identité. Fariba Adelkhah n’a donc pas récupéré son passeport, pas
plus que son ordinateur, son carnet d'adresses, ou sa documentation. Comme les autres bénéficiaires
de cette mesure de grace, elle doit solliciter de nouveaux papiers d’identité qui lui permettront de
demander un passeport puis d’envisager de reprendre ses allers et retours entre I'Iran et la France,
lesquels participent de sa vie personnelle et professionnelle et auxquels elle n’entend pas renoncer.

L'HOMME 245 / 2023, pp.5 4 22

CHRONIQUE



Lintégrité scientifique et morale de 'anthropologie de Fariba Adelkhah,
qui a continué de se manifester entre les murs de la prison d’Evin?, nous
oblige a I'intelligence des faits, fat-elle politiquement ou émotionnellement
dérangeante. Cela suppose que nous nommions précisément les choses, sans
nous payer de mots ni faire I'économie de nuances, en plagant les événements
en cours en Iran sous 'éclairage de ses travaux, en guise d’hommage, et au
risque de négliger d’autres publications.

La juste place de lislam

Omniprésent dans le discours public sur I'Iran, I'islam doit d’abord étre
remis a sa juste place, en tenant compte de ses «logiques intrinseques »,
pour parler comme Max Weber, mais sans verser dans la surinterprétation
religieuse que raillait un Paul Veyne. «Islamique», la République islamique
d’Iran ne est pas tant que cela. Elle n’est pas celle des « mollahs», comme
on I'entend dire ad nauseam, mais celle d’une faction politico-cléricale qui a
préempté la révolution de 1979, un peu comme les bolcheviks 'avaient fait
avec la révolution russe de février 1917, et qui s'est heurtée aux réticences,
voire a la résistance d’une partie non négligeable, peut-étre majoritaire, du
clergé chiite, pour différentes raisons souvent antagoniques.

Par ailleurs, le clergé n’a pas le monopole de I'islam. Des laiques s'en
réclament en tant qu'intellectuels ou militants islamiques. Tantot au sein
de la République islamique elle-méme: les Gardiens de la Révolution et le
mouvement des bassidj (litt.: « mobilisés»)? sont religieusement orientés
et laiques, tout comme nombre de penseurs qui ont participé au débat
public avant ou aprés la révolution. Tant6t en opposition armée au régime,
comme le sont les Moudjahidines du Peuple, organisation née de la méme
«situation générationnelle» (Mannheim 1990) que les Khmers rouges, le
Parti des travailleurs du Kurdistan (Pxk), le Sentier lumineux, et combinant
la référence a l'islam avec un certain anticléricalisme, une interprétation
primaire du marxisme, le culte de la personnalité, le recours a la violence
et un fonctionnement sectaire et hautement répressif.

Le paradoxe de la République islamique post-révolutionnaire est d’avoir
conduit tout a la fois a une sécularisation de I'exercice du pouvoir en
accordant la prééminence de la raison d’Erat sur la raison religieuse, a la

2. En pleine gréve de la faim, Fariba Adelkhah a lancé un poignant appel a «sauver les chercheurs,
sauver la recherche afin de sauver lhistoire», en janvier 2020, et co-signé, le 22 janvier 2023, avec
vingt-neuf autres détenues politiques, une pétition pour dénoncer l'iniquité des procédures judiciaires
en cours et des exécutions.

3. Créée lors de la guerre avec I'lrak, cette sorte de milice est composée de volontaires acquis au
régime, souvent animés d’un esprit de corps révolutionnaire, parfois teinté de millénarisme.

Jean-Francois Bayart



demande de 'ayatollah Khomeiny en janvier 1988, et a la sécularisation
de la société, par la bureaucratisation croissante du champ religieux et le
reflux de son emprise (Adelkhah 2009; Bayart 2010). Fariba Adelkhah
(2007) a montré tout le mal qu’avait fait a la recherche anthropologique
cette mise en exergue, parfois obsessionnelle, du facteur islamique dans
la transformation politique de I'Iran. Des pans entiers de la société ont
été laissés en déshérence scientifique, tels que la vieille affaire des classes
sociales ou celle, jadis lancinante, de la question agraire. D’autres ont été
mal compris, a commencer par celui de I'islam, postulé «obscurantiste »
et assigné & un rapport d’extériorité avec la «modernité» dont les acteurs
laiques étaient supposés détenir le monopole et dont la sécularisation était
le lieu d’excellence. Résolument dé-sociologisée, «la» femme est devenue
la victime — ou, cest selon, I'’héroine, comme aujourd’hui — de ce western
idéologique, dont n’hésite pas a semparer la Fashion Week en ce début de
I'année 2023, a l'instar de la créatrice néerlandaise Iris Van Herpen par le
truchement d’une vidéo sous-marine dédiée aux «femmes iraniennes» et
de nature 2 faire halluciner une bonne part d’entre elles:

> . . . . 5 . >
«J’ai aussi tenu 4 ce que les femmes soient non seulement belles dans I'eau, mais qu’elles
deviennent une partie de la vie sous-marine, qu'elles prennent une allure presque animale
[sic] [...]. Lun des vétements de la collection est fait de cheveux. Cela fait référence

aux manifestations en Iran, ol les chevelures sont devenues un élément symbolique de

la beauté et de la liberté d’exprimer sa propre beauté»*.

Dans les faits, les logiques religieuses et séculi¢res n'ont cessé de s'entre-
méler, au moins depuis le x1x¢ siécle, pour produire le changement social et
culturel, ne serait-ce que parce que les madrasa avaient le quasi-monopole
de I'éducation et que les membres de I'élite recevaient donc une formation
religieuse. Aussi historienne américaine Nikki Keddie préférait-elle parler
d’ «hommes instruits» plutot que de «clercs» (1962: 289). La plupart des
leaders les plus éminents et radicaux de la premicere période révolutionnaire
(1906-1924) étaient issus de I'enseignement islamique et de statut clérical,
bien que leur qualité de religieux soit aujourd’hui éludée ou tombée dans
Poubli. Il en avait été de méme des grands penseurs réformateurs du xrx© siecle.
Quant aux mouvements de dissidence religieuse, ils avaient revétu, dans la
premiére moitié du xrx¢ siecle, une dimension politique et sociale évidente
en apportant des réponses religieuses ez modernes aux défis de I'époque
(Bayat 1982). Des femmes, dans leur diversité, ont été des actrices majeures
de cette histoire.

4. Cf. Sabrina Champenois, « Interview. Iris Van Herpen: “Il a fallu devenir spécialistes du mouvement
dans 'eau”», Libération, 25 janvier 2023.

CHRONIQUE

Comprendre ce qu’il se passe en Iran...



Lun des grands apports de Fariba Adelkhah (1991) est de I'avoir compris
tres tot, des sa these de doctorat, au grand dam des laicards en France, et
au risque d’étre taxée d’«islamo-gauchisme». En outre, elle s'est attaquée
de front a la périodisation simpliste du changement politique en Iran en
Pinterprétant de maniére assez tocquevillienne et en montrant combien
la République islamique s'inscrivait dans la continuité de 'ancien régime.
Elle a notamment identifié des mécanismes de reproduction élargie des
grandes familles propriétaires terriennes a travers le jeu des institutions et
des consultations électorales (2017).

Ce faisant, la recherche anthropologique (et historique) nous aide & mieux
appréhender les événements en cours en Iran, en prenant nos distances
par rapport au Grand Récit politologique et militant d’'une «révolution»
résolument en marche et d’'une République islamique évidée, sur le point
de s'effondrer ou d’étre balayée. La premiere chose qui frappe, dans ce
millénarisme «transitologique» et «démocratique», est le vide documen-
taire sur lequel il repose. La répression est telle, en Iran, qu'aucune source
journalistique indépendante n’est plus disponible depuis longtemps. Les
informations que colportent les réseaux sociaux, largement investis par les
segments de la diaspora iranienne installée en Amérique du Nord les plus
proches de la droite conservatrice étatsunienne, sont sujettes a caution. Elles
sont de toute maniére devenues indémélables des invectives qui s’abattent
sur toute personne introduisant la moindre nuance dans le Grand Récit,
aussitdt accusée de pactiser avec la «dictature» et de penchant « munichois».
Le débat public se présente désormais comme une psychomachie qui rend
suspect I'exercice méme du métier de chercheur. Ne nous a-t-on pas dit,
au lendemain des attentats de 2015 a Paris, qu'«expliquer, cest justifier»?

Il n’empéche que nous n'avons aucune idée précise de la puissance et de
la représentativité de la mobilisation actuelle, aussi courageuse soit-elle. Que
se passe-t-il dans les villes moyennes? Dans les campagnes? Dans I'industrie
pétroliere? Lirrésistibilité de la révolution de 1978-1979 tenait a son enra-
cinement dans la société, quelle que fat la pluralité des voix et des intéréts
qu’elle charriait. Aujourd’hui, méme les classes moyennes ne semblent pas
étre complétement acquises 4 la protestation. Le discours ambiant essentialise
des acteurs qui sont appréhendés sur un mode a-sociologique depuis de
longues années. La «réforme» (impossible) de la République islamique,
la revendication de sa démocratisation (vouée a I’échec), 'attente de son
renversement (inéluctable) seraient portées par «les» femmes et «les»
jeunes, nonobstant I'évidence d’un soutien réel d’une partie des femmes et
des jeunes aux institutions en place, a leur idéologie, aux intéréts qu’elles
garantissent. Déclinés au singulier, réduits a leur « traduction abrégée »
(Freud, cf. 1965: 156 sqq.) en quelques symboles photogéniques, le jeune,

Jean-Francois Bayart



la femme deviennent les icones d’'un messianisme démocratique de marché
face a son antipode, l'islam. En outre, il est difficile de savoir quelle est
Iarticulation réelle entre la contestation dans le Kurdistan et le Baloutchistan,
d’un cbté, et la mobilisation des grands centres urbains du ceeur du pays,
de l'autre. Brievement dit, assistons-nous a une résurgence des mouvements
autonomistes, voire séparatistes, des débuts de la République, ou a un
unisson protestataire entre les provinces périphériques et le centre du pays?

Au risque de désespérer Billancourt, pardon Karaj, reconnaissons que
I'avénement des Temps nouveaux demeure tres aléatoire faute de reléve
politique, sans méme parler du solide conservatisme social, flit-il
révolutionnaire, qui peut aller de pair avec un occidentalisme ostentatoire
— celui-la méme de nombre de manifestants et manifestantes —, et dont
attachement a 'ordre familial est I'épicentre (Adelkhah 2001). En 1979,
des forces concrétes — les khomeynistes, leurs alliés de circonstance et
provisoires — ont rendu possible I'alternance sur le terrain, par le truchement
de comités et de réseaux révolutionnaires trés structurés et généreusement
financés, au terme d’un engagement militant remontant au moins aux années
1960 dont la figure, a la fois sévere et rassurante, d’un vieil ayatollah était
le visage et le point de ralliement. Le pouvoir est tombé comme un fruit
mir, d’autant plus que le Shah a répugné a recourir de maniere massive a
la répression militaire, n’en déplaise au récit convenu.

Rien de tel aujourd’hui: la seule force d’opposition organisée, qui s’efforce
de faire de 'entrisme au sein de la mobilisation, est celle des Moudjahidines
du Peuple, honnis depuis leur alliance avec Saddam Hussein pendant la
guerre de 1980-1988. De plus, le régime, tout en gérant politiquement
la crise sans doute plus habilement qu'on ne le dit & I'étranger, n’a guere
de scrupules a recourir a la force la plus brutale, méme si celle-ci demeure
sélective. La vigueur et la portée du mouvement de protestation sont
indéniables, mais son débouché politique reste incertain. Lopposition en
exil est divisée, ne sait plus grand-chose d’un pays quelle a quitté il y a
quarante ans et se trouve discréditée par le soutien que lui apporte la fraction
la plus conservatrice de la droite étatsunienne.

Je crois savoir que Fariba Adelkhah, du fond de sa prison d’ou elle
percevait le tumulte, a parlé d’une « révolution sans changement de régime ».
Si ce diagnostic est pertinent, la succession d’Ali Khamenei, le Guide de la
Révolution, trés 4gé, sera une échéance cruciale qui pourrait fournir une
opportunité de redistribuer en partie les cartes institutionnelles dans un
systtme de pouvoir polycentrique, riche en contre-pouvoirs, méme si une
asymétrie s'est instaurée en son sein a 'avantage d’une partie des Gardiens
de la Révolution et des conservateurs.

CHRONIQUE

Comprendre ce qu’il se passe en Iran...



Peut-étre a tort, je tiens pour improbable une succession dynastique, que
'on évoque de plus en plus souvent. Méme si la République islamique est
un bel exemple d’« Etat familial » (Bayart 2022: 27 sgqq.; 2010 286 sqq.), le
caractere profondément républicain des institutions, congues pour empécher
la reconstitution d’'un pouvoir personnel au lendemain de la révolution,
devrait sopposer a ce scénario.

En revanche, une évolution militariste de la République n’est pas exclue,
dont le corps des Gardiens de la Révolution pourrait étre le vecteur et le
bénéficiaire sans qu’il s'empare directement ou ouvertement des leviers
de I'Erat. Acquise dans le sillage de la guerre avec I'lrak et au fil de la
libéralisation de I'économie, a partir des années 1990, leur puissance
économique, que le régime des sanctions internationales a renforcée, leur
donnerait d’ores et déja un avantage décisif dans le jeu factionnel. De
plus, les Gardiens de la Révolution ont 'habileté de se tenir a 'écart de la
répression la plus immédiate de la protestation en cours, quils laissent a
d’autres forces de sécurité, méme s'ils la cautionnent et s’ils pésent de tout
leur poids pour faire prévaloir les impératifs de la «sécurité nationale» dans
Pexercice pratique de la raison d’Eta, ainsi que les otages étrangers en font
I'amere expérience. Llran pourrait de la sorte adopter une architecture assez
similaire a celle qui s'est imposée dans différents pays comme le Pakistan,
la Thailande, la Turquie (jusqu’a 'arrivée au pouvoir du Parti de la justice
et du développement, 'Akp) ou Israél. Une force armée idéologiquement
associée au régime en place y tiendrait la place de faiseuse de rois, ou tout
au moins de garante du systéme, sans nécessairement y exercer le pouvoir
de maniére directe et explicite.

Le probléme est de toute maniere secondaire du point de vue de 'anthro-
pologie ou de la sociologie historique de I'Etat. Les formules institutionnelles
peuvent évoluer, I'autoritarisme obéir a une rythmique de diastoles et
de systoles pour reprendre une métaphore cardiaque chére aux politistes
spécialistes du Brésil, mais o sistema (le systeme) est susceptible de se
reproduire dans une plus ou moins longue durée. Nous avons déja vu
que les travaux de Fariba Adelkhah l'ont établi au sujet de la République
islamique, en particulier pour ce qui est des intéréts agraires. Les vraies
questions que pose la mobilisation actuelle ont donc trait a Thistoricité et
a avenir possible de la société iranienne dans au moins trois dimensions:
celles de son économie politique, de son imaginaire politique et de ses
formes de civilité. Il ne s'agit pas de sous-estimer le caractere inédit de la
partie qui se joue sous nos yeux, et dont certains éléments sont curieusement
passés sous silence: par exemple, la mutation de la société qu'ont provoquée
'urbanisation, la croissance de la population et une transition démogra-
phique spectaculaire; ou le stress environnemental auquel la pollution et

Jean-Francois Bayart



le tarissement de la ressource hydrique soumettent le pays, semi-aride, au
risque de causer son effondrement pur et simple. Mais il est clair que le
présentisme de la plupart des analyses disponibles n’aide pas & comprendre
la teneur des événements actuels.

L’économie politique d’une “situation thermidorienne”

En premier lieu, les équipes gouvernementales qui se sont succédé a partir
de 1989, sur les décombres de la gauche islamique et de ses réves socialistes, et
selon des sensibilités idéologiques diverses, voire antagoniques, ont poursuivi
une privatisation de I'Etat et du bien commun qui, d’'une certaine maniere,
sapparente a une tentative d’ajustement structurel par l'unification des taux
de change, la suppression des subventions a certains produits de consom-
mation, la baisse des taux d’intérét bancaire — un ajustement structurel
sans le nom qui n'est pas pour déplaire au Fonds monétaire international,
méme si celui-ci n'y est pas associé, souci d’'indépendance nationale oblige.

Néanmoins, ces réformes n'ont pu intégrer I'économie iranienne a
I'économie mondiale capitaliste du fait des sanctions multilatérales et
bilatérales, en particulier étatsuniennes, qui frappent le pays. Celui-ci a
été largement déconnecté du systéme financier et bancaire international.
Privé de I'usage du dollar pour nombre de ses transactions commerciales
et d’investissements directs étrangers, I'Iran a été acculé a des stratégies de
contournement qui ont accru 'opacité de sa société économique et favorisé
I'intermédiation commerciale, monétaire et financiére des institutions de la
sécurité nationale controlant les ports et les aéroports, telles que les Gardiens
de la Révolution. Dans ce contexte, une nouvelle catégorie d’hommes
d’affaires est née, celle des golden boys qui agissent dans 'ombre a I'échelle
internationale, au prix de scandales récurrents et retentissants: ainsi Jazaeri
Arab en 1997, Babak Zanjani en 2005, et Mahafarid Amirkhosravi en
2011. Par exemple, Babak Zanjani était lié & Reza Zarrab, un opérateur
irano-azerbaidjano-turc compromis dans I'affairisme de la famille et du
gouvernement de Recep Tayyip Erdogan, en Turquie, et il est aujourd’hui
en détention aux Etats-Unis pour avoir participé au contournement des
sanctions contre I'Iran. Ces personnages hauts en couleur constituent d’ail-
leurs de vrais objets anthropologiques sur lesquels Fariba Adelkhah sest
elle-méme penchée (2012: 471 sqq.). Ils ne sont pas sans évoquer les feymen
camerounais que la regrettée Dominique Malaquais avait écudiés (2001).

En attendant, la politique économique de I'Iran est prise en ciseaux
entre, d’'une part, le mécontentement populaire qu'elle engendre — les
manifestations d’épargnants lésés dans le Khorassan, durant hiver 2017-
2018, les émeutes de 'essence de novembre 2019 en ont été des expressions

CHRONIQUE

Comprendre ce qu’il se passe en Iran...



spectaculaires, souvent attisées par des acteurs du systeme politique lui-méme,
désireux de déstabiliser leurs adversaires factionnels, dans la grande tradition
de Thistoire politique du pays — et, d’autre part, la pression de I'étranger.
Dans ce cas, celle-ci prend la forme non pas de conditionnalités financiéres
censées rendre inévitables les mesures de libéralisation économique — comme
pour les plans d’ajustement structurel imposés & ’Amérique latine et &
I'Afrique dans les années 1980-1990 —, mais de sanctions internationales
de nature politique qui incitent au dédoublement de la société économique
au profit des acteurs que 'on prétend pénaliser: a savoir les Gardiens de la
Révolution et les différents services de sécurité qui ont acquis un grand savoir-
faire dans ce domaine, a la faveur de l'ostracisme frappant la République
islamique depuis sa fondation.

On comprend que la vulgate «transitologique» de la science politique,
sous-jacente au Grand Récit de la « révolution en marche», est de peu d’uti-
lité pour saisir cette configuration. J’avais quant 4 moi proposé le concept de
«situation thermidorienne» pour la problématiser (Bayart 2010: 254 sqq.,
2008; Adelkhah, Bayart & Roy 1993). 1l a souvent été mal recu dans le
débat, car un contresens courant consiste a associer le moment thermidorien
de la Révolution francaise a la «modération» de son cours. Dans I'excitation
ambiante, le terme fleure volontiers la complaisance « munichoise». Or,
historiquement parlant, Thermidor a surtout permis I'institutionnalisation
d’une partie de élite révolutionnaire en classe politique professionnelle qui a
fait main basse sur la ville — & savoir les biens nationaux — par I'intermédiaire
de «fronts de parenté» (Levi 1989: 53 sg4.), qui s'est perpétuée au pouvoir
en réprimant les courants révolutionnaires radicaux et les mobilisations
populaires réclamant plus de justice sociale, et qui a mené une politique
extérieure aventuriste et militariste. /z fine, Thermidor a institué I'«extréme-
centre» en pivot de la vie politique francaise jusqu’a nos jours (Serna 2019).

Mutatis mutandis, le paradigme thermidorien correspond parfaitement
a Iévolution de la République islamique depuis la mort de 'ayatollah
Khomeiny en 1989, et méme depuis le milieu des années 1980, avec la défaite
politique de la gauche islamique. Il donne a voir non un processus éthéré
de passage a la démocratie de marché que s'efforceraient de contredire les
forces de 'obscurantisme, mais un processus d’accaparement systématique de
Iéquivalent des « biens nationaux», a savoir les revenus de la rente pétroliere
et les actifs de 'ancien régime occupés, confisqués ou nationalisés apres la
révolution, par les « Perpétuels» qui ont préempté la République : autrement
dit, un processus d’accumulation primitive, z.e. coercitive, de capital.

Lavantage de ce paradigme est également de pouvoir comparer la
trajectoire iranienne avec celles d’autres cas de professionnalisation d’élites
révolutionnaires en classes politiques accapareuses, comme en Russie post-

Jean-Francois Bayart



soviétique ou en Chine post-maoiste. De ce point de vue, le rapprochement
diplomatique et économique entre I'Iran et ces deux pays, que favorise
la politique occidentale d’ostracisme a 'encontre de la République isla-
mique, n'obéit pas seulement aux contingences de 'ordre international,
généralement qualifiées de maniére évasive de «géopolitiques », mais aussi
a des affinités électives plus profondes que s’interdit d’appréhender la
logorrhée «transitologique». Pour autant une différence entre ces diverses
trajectoires saute aux yeux. Dans les cas chinois et russe — jusqu’en 2022 —,
les thermidoriens sont parvenus a intégrer I'économie de leur pays dans
le systéme capitaliste mondial. En Iran, ils en ont été empéchés par les
sanctions internationales et ont d{1 s’y insérer par diverses ruses, en recourant
A des intermédiaires, a des sociétés-écrans, a des fraudes douaniéres, 2 des
piratages, a la cryptomonnaie.

Quoi qu’il en soit, la question clé que pose le paradigme thermidorien
est celle de la composition de la classe dominante des « Perpétuels» de la
République islamique, notamment en tant que «situation générationnelle ».
Le «groupe concret» (Mannheim 1990) qui a pris le controle du régime en
éliminant ses compétiteurs, pendant la période de Terreur révolutionnaire
(1979-1984) et lors de la tuerie carcérale de I'été 1988 dont I'actuel président
de la République, Ebrahim Raissi, a été un acteur éminent, est sur le point de
s'éteindre biologiquement. Survenant aprés la mort du grand thermidorien
quaura été Ali Akbar Hachemi Rafsandjani (1934-2017), la disparition de
son quasi-alter ego, le Guide de la Révolution, Ali Khamenei (né en 1939),
sera un moment décisif de redistribution des cartes. Mais, contrairement au
sens erroné que le langage courant donne a cette métaphore, une page qui
se tourne n'est pas forcément la derni¢re du livre qu'on lit. Des arbitrages
se feront, dont nul ne doute qu’ils seront violents, entre: les vétérans de la
guerre contre I'Irak qui occupent des positions importantes dans le tissu
économique et sécuritaire du pays et qui sont susceptibles de nourrir idéo-
logiquement une «révolution conservatrice », a I'instar de leurs homologues
européens de 'Entre-deux-guerres;; les éternels profiteurs de guerre, de crise
internationale et de sanctions; les technocrates de la Banque centrale, de
la société nationale des hydrocarbures et de différents ministeres; les clercs
qui sont parties prenantes des institutions de la République islamique; et
les «mangeurs de terre», parfois issus de vieilles familles de propriétaires,
qui financiarisent a outrance le foncier tant en ville que dans les campagnes.

Il est entendu, par ailleurs, que les «fronts de parenté» assurent une
vraie fongibilité entre ces différentes positions, comme l'illustrait déja un
Hachemi Rafsandjani, clerc de rang intermédiaire (hojjatoleslam), homme
politique et grand propriétaire de vergers de pistachiers dans la région
de Kerman, dont les fils étaient au demeurant des acteurs de premier

CHRONIQUE

Comprendre ce qu’il se passe en Iran...



ordre de la vie économique, souvent accusés d’affairisme. En outre, les
institutions socio-économiques du pays — en particulier le «quatriéme
secteur» (Adelkhah 2012: 293), a l'interface du secteur public, du secteur
coopératif ou associatif et du secteur privé; les biens de mainmorte religieux
(wagqf); les organismes régissant les pélerinages sur les lieux saints d’Irak et
de Syrie, et bien stir le Hadj — seront des sites et des ressources de la lutte
factionnelle sans doute aussi importants que les institutions politiques
a proprement parler que se disputeront les protagonistes, telles que la
fonction supréme de Guide de la Révolution qui, constitutionnellement,
pourrait devenir collégiale, le Parlement, la présidence de la République,
les différents conseils qui fragmentent I'exercice du pouvoir en le rendant
illisible et en le condamnant a ’homéostasie, pour le plus grand désespoir
de la « transitologie », toujours éprise de linéarité et d’évolutionnisme (/bid. :

275 sqq., chap. III).

Sous l'islam, la nation

Phobie antireligieuse aidant, le prisme déformant de 'islam interdit
aux tenants du Grand Récit « transitologique » de placer celui-ci sous la
lumiere d’une histoire politique et sociale plus complexe. Au moins depuis
I'instauration de la dynastie des Safavides, en 1502, ce que 'on nomme
aujourd’hui la «religion »> a toujours été au cceur du processus de formation
de I'Etat. Lessentialisme culturaliste identifie I'Tran au chiisme. Mais, outre
le fait qu'un bon quart de sa population est sunnite — notamment dans le
Kurdistan et le Baloutchistan —, I'Iran n'a pas le monopole du chiisme.
Cette obédience se retrouve en Inde, en Afghanistan, en Irak, & Bahrein,
dans la péninsule arabique, en Syrie, au Liban et méme en Afrique. Par
ailleurs, le supposé «arc chiite» n’existe, au moins politiquement, que dans
Pesprit des géopoliticiens.

Surtout, le chiisme — des guillemets simposeraient, que 'on épargnera
au lecteur — est doté en Iran d’une historicité que 'analyste des événements
actuels ne doit pas quitter des yeux. Les protestations contemporaines
sinscrivent dans une longue chaine de mobilisations depuis le xrx¢ siecle
au moins, dont les clercs ont été parties prenantes au fur et & mesure qu'ils
institutionnalisaient leur magistere sur un mode ecclésial et le constituaient
en «religion», en interaction avec la transformation progressive des « pays
protégés» par la domination d’une dynastie en Etat-nation territorialisé,

5. En réalité, la catégorie de «religion », dans son sens actuel, ne simpose qu’au xx° siécle en Europe,
par dissociation des différents champs — politique, économique, «religieux» (etc.) —, et elle ne gagnera
que progressivement le reste du monde, y compris I'Iran.

Jean-Francois Bayart



selon une logique pour ainsi dire universelle®. Le soulévement millénariste
des babistes (1840-1850) sous la houlette de Mirza Ali Mohammad, dit
«le Bab» (1819-1850), la révolte du Tabac (1890) se dressant contre la
concession octroyée a un ressortissant britannique, la révolution consti-
tutionnelle de 1906, la révolte des Jangali (1915-1921) dans la région
caspienne, la rébellion de Simko (1922) et I'instauration d’une éphémere
République de Mahabad (1946) au Kurdistan, les mouvements de foule qui
ont accompagné la nationalisation du pétrole par Mossadegh en 1951-1953,
les assassinats politiques commis par des combattants de I'islam radical dans
les années 1940-1950, les résistances a la « révolution blanche » du Shah en
1963, la lutte clandestine et parfois armée de I'extréme-gauche marxiste
et/ou islamique dans les années 1960-1970, mais aussi tous les processus
de composition, d’assemblage entre les logiques religieuses et les logiques
séculiéres de I'Etat et de I'économie ont donné naissance 4 des répertoires
idéologiques, des modes d’action, des alliances ou des conflits qui forment
aujourd’hui la, ou plutdt les mémoires — au sens bergsonien du concept —
historiques dont sont tributaires les manifestants contemporains et les forces
qui les répriment.

Ainsi, les bahai honnis du régime le sont parce que la dynastie des Pahlavi
(1925-1979) s'est volontiers appuyée sur eux, et parce que leur centre
religieux est situé & Haifa, en Israél, pour des raisons contingentes qui ont
tout a voir avec I'histoire de 'Empire ottoman et pas grand-chose avec celle
du sionisme. Mais aussi et surtout parce quaux yeux du clergé chiite, ils
sont des apostats qui ont quitté la vraie foi lors de la révolte babiste. Créée
en 1953 et toujours influente malgré la suspension forcée de ses activités
en 1983 en raison de sa critique de la doctrine khomeyniste du gouverne-
ment du jurisconsulte (veldyat-e faqih), la société pieuse, a la fois mahdiste
et scientiste, de la Hojjatiyyeh — une espéce d’Opus Dei islamique — avait
méme pour vocation premiére de lutter contre les bahai. Or, le second
courant né du soulévement babiste, celui des babistes azali, plus politique
que le courant baha, quiétiste, a eu un réle décisif dans la préparation et la
conduite de la révolution constitutionnelle de 1906, qui demeure la grande
matrice idéologique (et historiographique) du Roman national dont sont
restés tributaires les acteurs de la révolution de 1979, et dont ne peuvent
se départir les tenants de la République islamique, pas plus sans doute
que les manifestants qui I'ébranlent. On voit au passage combien le terme
«minorité religieuse» utilisé a 'endroit des bahai est trompeur et laisse
de coté l'essentiel. En d’autres termes, le champ politique iranien est sous

6. Je me permets de renvoyer ici a la these centrale de mon dernier ouvrage (Bayart 2022 chap.II
et III).

CHRONIQUE

Comprendre ce qu’il se passe en Iran...



tension de deux bindmes d’«inimitiés complémentaires» (Tillion 1966):
entre les bahai et le clergé chiite; entre les Moudjahidines du Peuple et les
khomeynistes. Chacun de ces deux couples maudits tire de leur intimité
historique et souvent familiale leur haine fratricide.

Sans pouvoir entrer dans le détail faute de place il faut retenir, a 'unisson
de lhistoriographie récente des sociétés extra-occidentales — par exemple
de ’Empire ottoman, de la Chine, de 'Afrique —, que ces derniéres ont
connu dans leur passé des formes propres de société civile ou d’espace
public irréductibles & 'importation de ces notions dans le cadre de I'ex-
pansion occidentale. Ne retenir de la mobilisation en cours en Iran que
les slogans et les symboles de facture libérale, C’est renoncer a comprendre
leur historicité propre, leur puissance imaginaire, ce que Michel Foucault
proposera de conceptualiser en termes de «spiritualité politique» quitte a
se faire mal comprendre, de facon stupide, par ses détracteurs’. Faire de
I'islam la ligne d’horizon, c’est aussi ne pas voir que sous la religion il y a la
nation (mellat), ou plus exactement sa déclinaison complexe, indissociable
du paradigme de sa résistance, volontiers doloriste et victimaire, a un Etat
(dolat) oppresseur du peuple (mardom), plus ou moins inféodé a I'étranger,
en tout cas incapable d’assurer son indépendance. Selon la formule familiére,
méme les paranoiaques ont des ennemis. Les faits historiques sont évidents.
Plus d’un siecle de spoliation, d’annexions, de mise en dépendance, parfois
de quasi-démembrement du territoire national en zones d’influence russe
et anglo-américaine quand il n’était pas transformé en champ de bataille
comme pendant la Premiére Guerre mondiale a conforté cet imaginaire
politique.

Le récit convenu de histoire politique de I'Iran, que reprennent sen-
tencieusement les commentaires journalistiques contemporains mais qui
souffre de nombreuses simplifications sociologiques, veut que la plupart des
mobilisations révolutionnaires (et contre-révolutionnaires, comme en 1906-
1909 ou en 1953) impliquent une alliance entre le «clergé», le «bazar» et
les «cous épais» (gardan koloft) de la plebe, dont Fariba Adelkhah (1994)
avait croqué le portrait anthropologique du plus célébre représentant, Teyyeb
H3j Rez4i (1912-1963). En réalité, chacune de ces forces est composite et
politiquement ambivalente®. La représentation mécanique de leurs alliances
ou mésententes successives laisse dans 'ombre les enjeux essentiels et 'am-
bivalence de I'action que permet le partage d’un style et d’'un vocabulaire

7. Cf. Olivier Roy, « “Lénigme du soulévement” : Foucault et 'Iran», Vacarme, 2 octobre 2004 (en
ligne: https://vacarme.org/article1366.html) et Fares Sassine, « Entretien inédit avec Michel Foucault,
1979, Le Blog de Farés Sassine, 22 aolit 2014 (en ligne: http://fares-sassine.blogspot.com/2014/08/
entretien-inedit-avec-michel-foucault.html).

8. Pour le «bazar», cf. par exemple Arang Keshavarzian (2007).

Jean-Francois Bayart



communs de domination, comme ceux du javinmardi (répertoire chevale-
resque) et de la conception doloriste de la nation (mellat) et de son peuple
(mardom) (Adelkhah 1998: chap. Il et III; Bayart 2022 : chap. V). Dans les
faits, I'histoire politique iranienne procéde par glissements et superpositions
plutdt que par alternatives et successions.

En définitive, la révolution de 1979 a été nationale avant que d’étre
«islamique». De facto, elle a permis au pays de recouvrer sa souveraineté
sous la banniére du slogan khomeyniste « Ni Ouest, ni Est». La République
islamique en a tiré une bonne part de sa légitimité, qui est loin d’étre épui-
sée aujourd’hui. Les imposantes funérailles populaires du Sardar, le général
Ghassem Soleimani, victime d’une exécution extra-judiciaire de la part
des Etats-Unis, en janvier 2020, quelques semaines aprés que les émeutes
sociales de novembre 2019 furent noyées dans le sang, en ont apporté une
nouvelle preuve. Aussi grotesques qu’elles puissent apparaitre vues d’Europe,
les accusations d’espionnage a I'encontre des étrangers pris en otages par
Téhéran, tout comme I'imputation, par le Guide de la Révolution, de la
responsabilité de la mobilisation actuelle aux ingérences de 'impérialisme,
ne sont pas sans rencontrer un certain écho dans une opinion publique
volontiers «complotiste» et meurtrie par prés de deux siecles de tutelle
étrangere. Par ailleurs, nombre de manifestants ou d’opposants de la dias-
pora récusent toute idée d’intervention extérieure, alors méme que les liens
de la pasionaria irano-américaine, Masih Alinejad, avec Mike Pompeo et la
droite ultraconservatrice étatsunienne sont avérés. Les précédents désastreux
des élites off shore imposées a I'’Afghanistan et a 'Irak par Washington et
des guerres civiles, souvent pavées de bons sentiments, qui ont ravagé ces
deux pays mais aussi la Syrie, la Libye et le Yémen, donnent a réfléchir aux
Iraniens de l'intérieur comme de 'extérieur.

Le rapport de la religion a la nation (mellat) est complexe. La conception
doloriste de celle-ci repose plus ou moins implicitement sur la scéne primi-
tive de la bataille de Kerbela, dont le rituel théatral et populaire du ta’zieh,
tenu a distance par le clergé, entretient la mémoire. En Iran, comme ailleurs
dans le monde, le passage de la domination de type impérial & la domina-
tion statonationale s’est accompagné d’une définition ethnoreligieuse de la
citoyenneté, en I'occurrence au bénéfice du chiisme, progressivement érigé
en religion nationale bien avant I'instauration de la République islamique.
Mais cette derniére, paradoxalement, a fait prévaloir la raison d’Etat sur la
raison religieuse sous la plume méme de I'ayatollah Khomeiny, ainsi que
nous I'avons relevé. Linstitutionnalisation et la victoire de la République
islamique sur ses compétiteurs révolutionnaires, tels que les Moudjahidines
du Peuple, sont inséparables de la « Défense sacrée» contre I'invasion ira-
kienne, en 1980, que I'ayatollah Khomeiny avait qualifiée de divine surprise,

CHRONIQUE

Comprendre ce qu’il se passe en Iran...



de nature a consolider le nouveau régime en lui fournissant 'opportunité de
légitimer la répression du pluralisme en son sein et de 'opposition. Toute la
dramaturgie, et méme la liturgie autour des «martyrs» de la guerre de 1980-
1988 activent un vocabulaire religieux, mais elles sont d’orientation avant
tout nationaliste. Les véritables pelerinages qu’elles suscitent sont laiques
et patriotiques (Adelkhah 2012: 302 sgq.). Ce dernier référentiel devient
de plus en plus présent méme s’il continue de s’approprier la symbolique
et la sensibilité de la religiosité chiite, de pair avec d’autres représenta-
tions de lhistoire iranienne. Les ruines archéologiques préislamiques et le
patrimoine qajar, plus impérial qu’islamique, sont désormais valorisés. Un
tournant a été pris lors des mandats présidentiels de I'ingénieur Mahmoud
Ahmadinejad (2005-2013), qui n’est pas un clerc et qui a mis en avant un
discours nationaliste en se présentant de maniere subliminale comme le
Mossadegh de I'atome. Dans ses ethnographies d’un pélerinage féminin a
Damas et de celui de 'Arbain? sur les lieux saints de Mésopotamie, Fariba
Adelkhah a bien dégagé cet entrelacement entre les répertoires de la religion
(din) et ceux de la nation (mellat) (Ibid. : 33-34 ; Adelkhah & Noorolahian
Mobhajer 2017).

Répertoires au pluriel, en effet, car autant 'imaginaire religieux que
I'imaginaire national (ou nationaliste) sont fragmentés et douloureux. Nous
avons déja évoqué la violence fratricide entre le chiisme et le bahaisme issu du
soulévement millénariste babiste. Mais la répression des Moudjahidines du
Peuple et des mouvements autonomistes révolutionnaires, notamment dans
le Kurdistan, dans le Baloutchistan et en Azerbaidjan, a laissé des blessures
cruelles au sein des familles — plus encore peut-étre les exécutions extra-
judiciaires de I'été 1988. Les dépouilles des suppliciés ont été enterrées de
maniére clandestine dans des fosses communes, qui sont jusqu'a aujourd’hui
discretement visitées par les familles en dépit de la surveillance policiére tres
stricte. Par ailleurs, 'exaltation des martyrs et de la « Défense sacrée», qui
donne lieu & un véritable tourisme de masse sur les champs de bataille du
Khouzistan, n’étouffe pas des voix discordantes sur la maniére dont cette
guerre a été conduite. La mémoire traumatique du conflit irako-iranien est
une bombe a retardement dont on ne sait trop quand elle va exploser au
coeur de la République islamique, et qui, depuis les années 1980, obere la
légitimité des Moudjahidines du Peuple, coupables de trahison. Elle est,
selon toute vraisemblance, 'un des ingrédients des mobilisations actuelles,
au méme titre que le spectre des suppliciés de 1988 dont le souvenir est
ravivé par les exécutions de ces derniéres semaines.

9. Célébration du quarantiéme jour du deuil de I'imam Hossein.

Jean-Francois Bayart



Les formes de la civilité

Des ses premiers travaux anthropologiques, Fariba Adelkhah avait insisté
sur la problématique de la mise en harmonie des normes de la sphere privée
et de celles de la sphere publique chez I'étre-en-société (ddam-e edjtemd’i),
sur la réinvention permanente et la polysémie de la figure chevaleresque
du javdnmard, sur le role de la sociabilité religieuse dans la structuration
d’une société civile en interaction avec les institutions de I'Etat et sur la
bureaucratisation croissante de 'une et de 'autre. Elle avait montré en quoi
la pratique vestimentaire, au demeurant plurielle et circonstancielle, du
hejab véhiculait une renégociation permanente entre le privé et le public,
au point de représenter une forme de «contrat social » entre la République
islamique et les femmes (Adelkhah 2000).

Dans le climat de crispation identitariste et d’analphabétisme anthropo-
logique qui s'est installé en France depuis les années 1980, la subtilité de
I’analyse avait peu de chance de convaincre. Pourtant cette interprétation,
antérieure a la contestation publique du voile, confere a celle-ci toute sa
portée. On ne peut que renvoyer aux derniers articles que Fariba Adelkhah
a publiés, dans le quotidien Aoc (Analyse Opinion Critique), avant son arres-
tation !0, Arracher son voile, c’est en effet déchirer ce contrat social. Reste 2
savoir quelle est la proportion des femmes qui se reconnaissent dans ce geste
a I'échelle du pays, au-dela des manifestantes des grandes villes, de toute
évidence issues de milieux et de générations assez circonscrits. D’autant
plus que, parmi les manifestantes s'insurgeant contre 'imposition du port
du voile et I'intrusion de la violence policiere dans la conscience religieuse
des croyantes, figurent des femmes qui entendent continuer 2 le revétir.
Telle est d’ailleurs, de longue date, la position de Faezeh Hachemi, la fille
de I'ancien président Hachemi Rafsandjani (1989-1997), qui a partagé sa
cellule avec Fariba Adelkhah. Une position en faveur du libre arbitre que
défendent également certaines autorités religieuses, tel le marja-e taqlid
(Ie grade le plus élevé dans la hiérarchie cléricale chiite) Nasser Makarem
Chirazi, qui «ne considére pas que la violence et la pression sont efficaces
dans la question du hejab» 1.

Plus généralement, il y a quelque naiveté a faire du voile la «ligne rouge»
dont le franchissement sonnerait la mort de la République islamique, a
répéter que celle-ci ne pourrait survivre 2 'abandon de son imposition. Les
thermidoriens chinois ont renoncé au bleu de chauffe maoiste et se portent
fort bien, merci pour eux. Et leur aggiornamento vestimentaire ne les a pas

10. Cf. Fariba Adelkhah, « Une autre face de la République islamique d’Iran », Aoc, 18 février 2019
et «Iran: de la crise de la famille a la crise politique?», Ao, 26 janvier 2018.

11. Cf. LArp, Téhéran, 27 janvier 2023.

CHRONIQUE

Comprendre ce qu’il se passe en Iran...



20

empéchés de réprimer sans états d’ame les étudiants de Tian'anmen, les
démocrates de Hong Kong, les moines tibétains, les Ouighours, les contre-
venants a la politique du «Zéro Covid » pour se perpétuer au pouvoir et dans
Penrichissement. A force de se laisser fasciner par une chimére, I'«islam»,
tel que le fantasme une pensée anthropologiquement, sociologiquement et

historiquement faible, on court le risque de I'irénisme politique.

Institut des hautes études internationales et du développement
Chaire Yves Oltramare « Religion et politique dans le monde contemporain », Genéve (Suisse)

jean-francois.bayart@graduateinstitute.ch

MOTS CLES/KEYWORDS : Iran — islam — chiisme/shiism — nation — République islamique/ Islamic

Republic.

REFERENCES CITEES

Adelkhah, Fariba

1991 La Révolution sous le voile.
Femmes islamiques d’lran. Paris,
Karthala (« Hommes et sociétés »).

1994 « Uimaginaire économique
en République islamique d’Iran»,
in Jean-Francois Bayart, ed., Les Trajectoires

du politique, 1. La réinvention du capitalisme.

Paris, Karthala (« Hommes et sociétés ») :

117-144.

1998 Etre moderne en Iran.
Paris, Karthala («Recherches
internationales»).

2000 «La question féminine, angle mort
de la démocratie islamique en Iran»,
Politix 51: 143-161.

2001 «Sexe, amour, République»,

in Delphine Minoui, ed., Jeunesse d’Iran.
Les voix du changement. Paris,
Autrement («Collection Monde» 126):
150-164.

2007 «Islamophobie et malaise
dans I'anthropologie: étre ou ne pas étre
(voilée) en Iran», Politix 80 (4): 179-196.

Jean-Francois Bayart

2009 «Une République islamique sans
mosquées », Revue des mondes musulmans
et de la Méditerranée 125 : 67-85.

2012 Les Mille et une frontiéres de l'lran.
Quand les voyages formmt la nation. Paris,
Karthala («Recherches internationales»).

2017 «Elections et notabilité en Iran:

une analyse du scrutin législatif de 2016
dans quatre circonscriptions », Etudes

du CErr230. En ligne: heeps:/fwww.
sciencespo.fr/ceri/fr/content/elections-et-
notabilite-en-iran-une-analyse-du-scrutin-
legislatif-de-2016-dans-quatre-circ-0

Adelkhah, Fariba

& Shahideh Noorolahian Mohajer

2017 «Deuil et gloire de 'imam Hossein:

le pelerinage sur les lieux saints de I'Irak en
images», Sociétés politiques comparées 42, mai-
aott. En ligne: https://fasopo.org/node/247

Adelkhah, Fariba, Jean-Frangois Bayart
& Olivier Roy

1993 Thermidor en Iran. Bruxelles,
Complexe («Espace international » 9).



Bayart, Jean-Frangois

2008 «Le concept de situation thermidorienne:
régimes néo-révolutionnaires et libéralisation
économique», Questions de recherche/Research

in Question 24. En ligne :https://www.sciences-
po.fr/ceri/sites/sciencespo.fr.ceri/files/qdr24. pdf

2010 Lislam républicain.
Ankara, Téhéran, Dakar. Paris,
Albin Michel.

2022 L’Energz’e de UEtat. Pour une sociologie
historique et comparée du politique.
Paris, La Découverte.

Bayat, Mangol

1982 Mysticism and Dissent.
Socioreligious Thought in Qajar Iran.
New York, Syracuse University Press.

Freud, Sigmund

1965 Introduction a la psychanalyse.

Trad. de I'allemand par Samuel Jankélévitch.
Paris, Payot («Petite Bibliothéque Payot» 6).

Keddie, Nikki R.

1962 «Religion and Irreligion in Early
Iranian Nationalism», Comparative Studies
in Society and History 4 (3): 265-295.

Keshavarzian, Arang
2007 Bazaar and State in Iran.
The Politics of the Tehran Marketplace.

Cambridge, Cambridge University Press
(«Cambridge Middle East Studies» 25).

Levi, Giovanni

1989 Le Pouvoir au village. Histoire

d’un exorciste dans le Piémont du xvir siécle.
Trad. de l'italien par Monique Ayamard.
Paris, Gallimard (« Bibliothéque des
Histoires»).

Malaquais , Dominique

2001 «Anatomie d’une arnaque:
feymen et feymania au Cameroun »,

Les Etudes du Cer 77. En ligne: hteps://
www.sciencespo.fr/ceri/fr/content/ana-
tomie-dune-arnaque-feymen-et-feyma-
nia-au-cameroun

Mannheim, Karl

1990 Le Probléme des générations.

Trad. de 'allemand par Gérard Mauger
et Nia Perivolaropoulou; introd. et postf.
de Gérard Mauger. Paris, Nathan
(«Essais et recherches»).

Serna, Pierre

2019 LExtréme-Centre, ou le poison frangais,
1789-2019. Ceyzérieu, Champ Vallon.

Tillion, Germaine

1966 Le Harem et les cousins.
Paris, Le Seuil (« Histoire immédiate »).

21



